# 熊野神社 秋季例大祭

京都市右京区京北上弓削町宮ノ本熊野神社毎年十月第三土曜日・日曜日

## ① 祭礼と由緒

地域の概要

石 総代が置かれた。 川・下川・十一・沢尻・筒江)にあたる。 と呼ばれる武田氏の代官二名(寸田・佐伯氏)の下に四か村各々に庄屋・年寄・百姓 七年(一六〇二)に幕府領、 する弓削荘に含まれ、 江村」四か村に分かれて村高が記されており、 た。元禄十三年(一七〇〇)丹波国郷帳には「河上村」・「沢尻村」・「十一村」・「筒 熊野神社の氏子圏は、 田貫・室谷の村々と弓削郷十一か村を形成した。このうち上弓削村は、 近世以降、 現在の京都市右京区上弓削町 のち寛延二年(一七四九)頃に旗本武田氏領となっ 上中・下中・沢・矢谷・清田・井崎・塩田・明 上弓削町は、 武田氏領となって以降も、 中世には和妙抄郷弓削郷に由 (旧北桑田郡京北町大字上弓削上 大庄屋

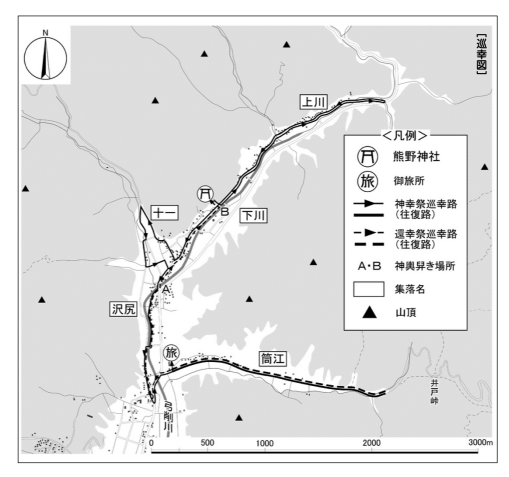
いたという。 ばれる広大な山林が広がり、熊野神社の祭礼費用も八丁山からの収益で賄われてばれる広大な山林が広がり、熊野神社の祭礼費用も八丁山からの収益で賄われて村北部、現在の京都市右京区京北と南丹市美山町の境界付近には、「八丁山」と呼村北部、現在の京都市右京区京北と南丹市美山町の境界付近には、「八丁山」と呼んという。

### 祭礼次第

区単位で務める。 る頭役は「当番」と呼ばれ、下川→上川→筒江→沢尻→十一の順に一年交代、地る頭役は「当番」と呼ばれ、下川→上川→筒江→沢尻→十一の順に一年交代、地十月の第三土曜日に神幸祭を、翌日曜日に還幸祭を行う。例大祭の準備にあた

神幸祭では午後三時三十分、代表総代以下、氏子総代(地区ごと)、上弓削区委員

十分頃、行列が御旅所に到着後、神事を行ったのち宮司・氏子総代・町内会長等○)から拝殿に安置されたままとなり、巡幸の行列には加わらない。午後六時三は中神輿(かつての子供神輿)・子供神輿が参加する。大神輿は平成二十二年(二○一中神輿・子供神輿に御霊移しが行われた後、渡御の巡幸行列が出発する。巡幸に長、各町内会長、各地区宮係等が出席し神事が執り行われる。神事によって神輿・





代で朝まで社務所に詰めている。

社においても当番集落の氏子が交

祭の神事を行い例大祭は終了する。 振ったのち拝殿横へ安置し、還幸 神社に着輿、 各氏子地区で酒・お茶・菓子等の 行列が出発する。還御の行列は、 会が行われる。 宮司・氏子総代・町内会長等の直 の神輿蔵に収納され、 神事の後すぐに神輿と鉾は境内内 接待を受けながら午後六時前後に 贠 翌日の還幸祭は、 御旅所神事の後、 神輿を境内で激しく 午後一時三十 社務所では 還御の巡去

## 行列次第

着する。 よって氏子地区を回り御旅所に到 渡御(神幸祭)の行列は全て車に

峠の入り口付近)まで車で往復した後 旅所から筒江地区の境(実際は井戸 力、 還御 (還幸祭) の行列は御

神輿は車から降ろされ、 行列次第は以下の通りである。 徒歩の舁き手によって舁かれて熊野神社に還る。

旗・大太鼓―剣鉾―大榊―杉樹―子供神輿―中神輿―宮司―稚児 (小学生の女 還幸祭のみ)―氏子総代―町内会長

## 由緒と歴史

が御旅所にて直会を開く。

神社より熊野神社に遷されたという(『日本歴史地名大系 京都府の地名』)。 り争論し、八幡神社を離れ、熊野神社の氏子となった。その際に神輿一基が八幡 子であったが、文化・文政期(一八〇四-三〇)に八幡神社の神領竜子山林をめぐ 八六〇)拝殿が再建された。上弓削村はもと上中村に鎮座する弓削八幡神社の氏 寛正元年(一四六〇)に本殿が焼失し、貞享四年(一六八七)再建、 熊野神社は、 天福元年(一二三三)紀伊国熊野本宮より勧請されたと伝わり、 安政七年(一

日曜日に変更されている。また、 家が増え平日の祭礼参加に支障をきたすことから、現在は十月の第三土曜日と翌 差しの邪魔になるなどの理由で昭和四十年代初めには現在の形態となった。 例大祭は、かつては十月十四日・十五日に固定されていたが、サラリーマンの かつて鉾は差されて巡行していたが、 電線が鉾

## 2 剣鉾と組織

(名称は特になし)

### 概要

箱の蓋表には「鉾箱」、蓋裏には「奉納」 また蔵内にかつて使われていた水色の旗と差革(宝点)等が収められた木箱が残り、 れて半分程度の長さになり、剣には破損による補修痕が残る。 の意匠で、菊紋を錺金具であしらった錦の旗(吹散)を付ける。 付によって作製されたと考えられる。 の銘がある。したがって、現在の剣鉾は明治三十二年(一八九九)、沢尻地区の寄 ともに境内内の神輿蔵で保管しているが、蔵内には切断された棹の下半部が残る。 現在は軽トラックの荷台に載せられて巡行している。鉾は一基、 /明治参拾弐年/新調/寄附/沢尻組中. なお、 棹は途中で切断さ 錺も錺受も菊 鉾は神輿と

### 鉾差し

列の先頭を進んだ。現在、鉾車に乗る担当者が鈴につけた紐を引き鈴を鳴らしな かつての鉾差しは、 腰を使い鈴を棹に当てることで、鈴を鳴らしながら巡幸行

## トウヤ飾り

了後すぐに神輿蔵に収納されるため、特にトウヤ飾りは行わない。鉾は神輿とともに神社で保管しており、例大祭当日に神輿蔵から出し、祭礼終

(神村 和輝)

# 八幡宮社 秋の大祭

八幡宮社毎年十月第三土・日曜日

京都市右京区京北上中町宮ノ谷

## ① 祭礼と由緒

地域の概要

れら四つの地区が、祭礼年番を持ち回りで務める。 ただし、祭礼にあたっては下弓削を西町(矢谷)と東町(清田)とに分けて、この丹波国桑田郡弓削庄、現在では右京区京北の上中・下中・下弓削の三集落であ、八幡宮社は、大堰川の支流である弓削川流域に位置し、その氏子区域はかつて

祭礼を執り仕切る。

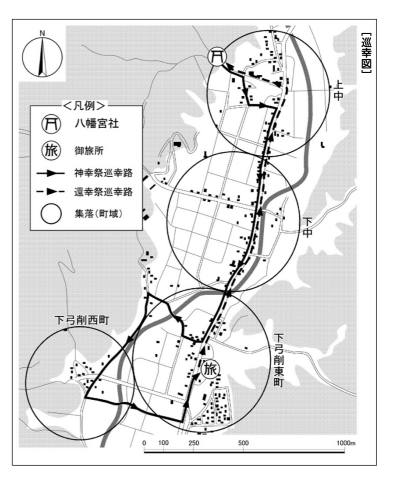
祭礼を執り仕切る。そして当年の年番地区の責任総代が、年番総代としてから一名責任総代が出る。そして当年の年番地区の責任総代が、年番総代としてその後西町、東町の順となる。各地区では五人ずつ役員が選ばれ、さらにその中平成二十二年(二○一○)の年番は上中、二十三年(二○一一)は下中であり、

## 祭礼の次第

は右京区下弓削町勝山である。などは拝殿に据えられ、翌日まで二名の氏子が交代で番をする。御旅所の所在地などは拝殿に据えられ、翌日まで二名の氏子が交代で番をする。御旅所到着後、神輿具を軽トラックに乗せ、御旅所へ向けて神幸祭が行われる。御旅所到着後、神輿例年十月第三土曜日の午後、本社での神事の後に神輿二基・剣鉾一基などの祭

着後、神事を経て祭礼は終了する。 鉾の鉾差しを先頭に、舁かれた神輿二基などが御旅所から本社へ向かう。本社到 翌第三日曜日の午後、御旅所での神事の後に還幸祭が行われる。巡幸列は、剣

なお、秋の大祭はもともと十月十四・十五日に執り行われていた。



## 行列次第 (還幸祭)

れてはいない。 に跨る)が乗った軽トラック―女児稚児―役員。ただし、この順番は厳密には守らに跨る)が乗った軽トラック―女児稚児―役員。ただし、この順番は厳密には守ら剣鉾―三種神器―榊―唐櫃―男神輿―太鼓山―女神輿―宮司と稚児(稚児は木馬

## 由緒と歴史

生じ、その結果上弓削は離れて、上中・下中・下弓削三集落の産土神となった。神であったが、化政年間(一八〇四 -一八三〇)に上弓削と下弓削の間で争論が応神天皇、神功皇后、湍津姫命である。中世の弓削庄、近世の弓削郷全体の産土八幡宮を勧請され、現在地には貞観元年(八五九)に奉祀されたとする。祭神は社伝によれば、八幡宮社は孝謙天皇の時代(七四九-七五八)、勅命により宇佐

## ② 剣鉾と組織

### 棚里

元の篤志家によって新調・寄贈されたものであり、鮮やかで美しい。一方、剣鉾につける赤色の「錦」(幡ともいう) は、平成二十年(二〇〇八)に地剣鉾は一基のみ。特に名前はないが、扇に日輪を配した一対の金錺がつく。

不明である。 明治二十五年以前に別の剣鉾があったかのかどうかなどは宮」という銘がある。明治二十五年以前に別の剣鉾があったかのかどうかなどは廿五年 十月十五日 細工人 堀井新兵衛」とある。錺受(額)の表裏には「八幡かる。表には「第壹鉾 寄附者 比賀 矢谷 草木 大町 株中」、裏には「明治かる。表には「第壹鉾 寄附者 比賀 矢谷 草木 大町 株中」、裏には「明治かる。

る。書かれていた。また、剣は布に包まれて保管される。棹はそのまま屋内に置かれ蓋裏には「明治貮拾五年十月吉日 寄附者 比賀、大町、矢谷、草木 株中」と剣と棹を除いて、蓋表に「釼鉾附属品」と書かれた木箱の中に収められている。 剣鉾一式は普段は社務所に保管され、第三土曜日の午前中に組み立てられる。

に祀られたり、飾られたりするようなことはない。(なお、剣鉾は祭礼行列の一祭具という扱いであって、トウヤ飾りのように特別)

### 鉧差し

それに鉾を載せて差す。番地区から差し手が選ばれる。格好は神輿舁手と同じ法被だが、腹に布を巻いて番地区から差し手が選ばれる。格好は神輿舁手と同じ法被だが、腹に布を巻いて剣鉾の鉾差しは、還幸祭の途上において行われる。差し手は二名。その年の年

差し方は、前で一人が剣鉾を差して歩き、後ろで一人が幡を持って続く。後ろ三回差したことがあるというベテランが起用され、安定した鉾差しを見せていた。なしのぶっつけ本番で臨んでいた。対して二十三年(二○一一)では、これまでる。平成二十二年(二○一○)の差し手はそれまで全く差したことがなく、練習差し手の選任は各年番地区に任されており、統一した基準などはないようであ

多いような場所では差していた。しばらくしてまた差す。特に差す場所は決まっていないようだったが、見物客がように、決まった差し方の技術があるわけではない。適当に差しては倒して運び、ように、決まった差し方の技術があるわけではない。適当に差しては倒して運び、の一人は、剣鉾が前に倒れないように綱を引っ張ることもある。ただ、電線をくの一人は、剣鉾が前に倒れないように綱を引っ張ることもある。ただ、電線をく

## ③ 資料と記録

古文書史料など、特記すべきものはない。

本多 健一



平成 23 年の剣鉾差し(本多健一, 平成 23.10.16)

# 岡崎神社 氏子大祭

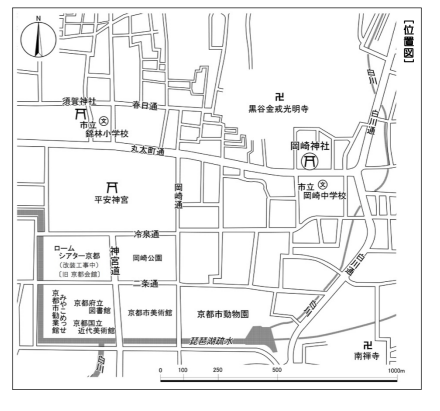
京都市左京区岡崎東天王町岡崎神社毎年十月第三日曜日

## ① 祭礼と由緒

地域の概要

乱以降農村化が進み、江戸時代を通じて、基本的には、蔬菜栽培が盛んな都市近 京中と並び称されるほど人家が建ち並ぶようになった。ところが、応仁・文明の かれるという、 柄からか、 せていく。その一方、 郊農村として存続し、 して開発され、 通じた富商世継寂窓らが居を構え、 を担う悲田寺や二条新地といった新しい集落も形成される。また風光明美な土地 への交通の要衝となり、南禅寺が造営される鎌倉末頃には、「京・白川」といわれ、 現在の岡崎とその周辺地域は、 日本画家の富岡鉄斎や中島華陽らが移住し、小さいながらも文化村の呈を示 近世後期には、 きわめて都市的な開発が進んだ地域である。 院政期には六勝寺をはじめとした大伽藍が建立、 聖護院蕪や聖護院大根といった京野菜の産地として名をは 鴨川をはさんで京中に近接することから、 小沢蘆庵、 平安時代中期から貴族の別業(べつごう)の地と 聖護院村にかけての地には、 伴高蹊、 香川景樹といった歌人や、 鎌倉時代には、 都市機能の一端 条坊制地割がひ 歌人の太田垣蓮 諸芸に

館などの公共建築の建設により、京都の文教地区として整備されていったことでされる博覧会、そしてその系譜をひく平安神宮、公会堂や美術館、動物園、図書の水を利用した工場の進出と、明治二十八年(一八九五)以降毎年のように開催規模土地開発により、岡崎の地は大きく変容を遂げる。具体的には、琵琶湖疏水明治に入ると、琵琶湖疏水の開削、博覧会の開催やそれに続く公園整備等の大



ある。そうした開発の影響を受けた岡崎村は大きく変容を遂げた

をこの地に勧請したという。 
二四)に社殿が炎上し、その後貞観十一年(八六九)、播磨国に垂迹した牛頭天王西天王社と称された(岡崎神社といわれるのは慶応年間から)。これに対して須賀神社を東天王社と称された(岡崎神社は、もとこの地にあった東光寺の鎮守社であり、 
岡崎村の氏神である岡崎神社は、もとこの地にあった東光寺の鎮守社であり、

「神輿壹基」九月十一日御出「同月十六日神事」神幸岡崎四ケ村中」とあり、岡十八世紀初頭の情報をまとめた『京都御役所向大概覚書』の岡崎村の項には、

戒光明寺境内外図」 志 崎村が四 東天王社(現岡崎神社)の御旅所から南に続く道に沿った集落であったようである。 図には、 から南側麓にかけて、民家を示す草葺き屋根の家屋が多数描かれている。 は、この出在家も勘定してのことであろう。 出在家という集落が開かれたとあるため、 には、 現在の平安神宮の東側あたりに、 |集落に分かれていたことがわかる。 上・中・ (金戒光明寺所蔵) には、 下の三区分のほか、 近年黒谷光明寺惣門西側から南にかけて 「下岡崎」という記載があり、 金戒光明寺が鎮座する丘陵部の西側麓 『京都御役所向大概覚書』でいう四集落 江戸中後期頃の作成と推定される「金 ほぼ同時期の地誌である 山州 下岡崎は また同 名跡

## 境内の能舞台に飾られた五基の剣鉾。左より栗鉾、 葵鉾、 鷹羽鉾、松鉾、 菖蒲鉾 (青江智洋, 平成 22.10.16)

祭礼の次第

ない 同様に、 ある。 剣鉾が出されていたようで 輿の巡幸に先立ち、 には、 には、 鉾を祭と謂う、」とあり、 の地誌である『雍州府志』 奉斎された。 川端通あたりまで巡幸して 初期頃までは舁き出されて たままで巡幸はない。 これを捧げて行く、これを 七本、神輿に先だって、各 たと伝わる。 かつて岡崎神社氏子大祭 「九月十六日祭礼、 現在神輿が一 氏子地域から剣鉾が 境内に据え置かれ 現在巡行は行わ 十七世紀後半 また剣鉾も 一基存在 七本の 昭和 神

> 十四時半頃終了する。 現在の祭礼は、 貝 境内にて式包丁が奉納される。 午前十一時 十月の第三日曜日に行われる。 巫女は大阪府枚方市牧野から来る。 から本殿にて神事が執り行われ、 その後、 巫女による湯立神楽が行わ (平成二十三 二年度調査では十月十六日) 午後 時より神賑行事

であり、 幸するようになった。 たちのためにと、N建設の社長が寄附をして、 一崎天王町南部地区、 神輿や剣鉾の巡幸はないが、氏子町内では子供神輿を保有している町内がある。 そのうちの五基のみ巡幸がある。 北浜町、 西福川第一町内会、 また子供神輿を保有しない町内の子供 近年「きりん神輿」が造られて巡 南御所町、 疏水浜町、 Ш 東町

浜町 平成一 子供達は配られたお菓子をいただ た。岡崎神社に到着すると、神主がそれぞれの子供神輿に対して祈祷してまわる。 いて解散。 -小学校のグラウンドに集合する。 子供神輿の巡幸は、 一十二年の巡幸順は、 -川東町の順であったが、この順番は特に決まっていないということであ 大祭当日の午後、 稚児 南御所町 全基集合すると岡崎神社に向けて出立する。 各町内から所定のコースを巡幸して、 -北浜町-きりん -西福川第一--疏水

祓いをしてもらう。 世話役は年番制であり、 付けを行い、 は、 れの神輿を解体収納して終わる。 前目に、 岡崎天王町南部地区の子供神輿 町内建て置きで巡幸はしない。 町内の者が寄って飾り 岡崎神社の神主に清 氏子大祭

大祭当日の昼すぎには片付ける。



子供神輿を保有しない町内のきりん神輿 (村上忠喜, 平成 24.10.16)

錦

## 岡崎神社氏子地域の鉾

|                        | 11           | 10               | 9                                   | 8                     | 7          | 6       | 5       | 4        | 3       | 2    | 1            |                           |
|------------------------|--------------|------------------|-------------------------------------|-----------------------|------------|---------|---------|----------|---------|------|--------------|---------------------------|
| 犬鷹鉾                    | (            | 栗鉾               | 唐胡麻鉾                                | 葵鉾                    | 牡丹鉾        | 松鉾      | 葵鉾      | 月龍鉾      | 水車鉾     | 菊鉾   | 鷹羽鉾          | 鉾名                        |
| いぬたかぼこ                 | (よもぎしょうぶぼこ)  | くりぼこ             | とうごまぼこ                              | あおいぼこ                 | ぼたんぼこ      | まつぼこ    | あおいぼこ   | つきにりゅうぼこ | みずくるまぼこ | きくぼこ | たかのはねぼこ      | よみがな                      |
| 法勝寺町                   | 南御所町         | 天王町              | 東天王町                                | 天王町                   | 天王町        | 北御所町    | 南御所町    | 天王町      | 東天王町    | 北御所町 | 北御所町         | 住町名<br>旧所有者)の居<br>所有者(または |
| 個人宅                    | 神社藏          | 神社藏              | 個人宅                                 | 個人宅                   | 個人宅        | 神社藏     | 神社藏     | 個人宅      | 神社藏     | 個人宅  | 神社藏          | 保現<br>管在<br>先の            |
| 年六月十一日」<br>「感神院新宮」「永享十 |              |                  | 就師鉄治郎<br>(2)安政三年辰九月、<br>(2)安政三年辰九月、 |                       | 浦井庄左衛門治常   |         |         |          |         |      |              | 剣鉾の銘                      |
| 永享十年(一四三八)             |              |                  | (2)安政三年(一八五六)                       |                       | 天明三年(一七八三) |         |         |          |         |      |              | 和曆                        |
|                        | に<br>新る<br>祭 | に<br>新<br>大<br>祭 |                                     | 今<br>宮<br>鮮<br>は<br>旧 |            | に<br>新る | に<br>飾る |          | 保管にて    |      | に<br>飾る<br>祭 | 備考                        |

| 2  |
|----|
| 剣  |
| 鉾  |
| と組 |
| 織  |

箱には、

「天明八歳申九月十六日ゟ水車/月鉾講中」と墨書があり、

水車の意匠の錺である。

剣が収められたと推測される

「月」の上か

水車鉾はその名の通り、

ら「水車」と書き加えられている。

一月三十日に起きている。

からの出火が燃え広がり、京都市中全体に甚大な被害をもたらした天明の大火が

天明八年(一七八八)といえば、団栗橋近辺

持、もしくは預かりの家でどのように奉斎されているのかは不明である。 曹鉾を除く五基が、祭礼時に境内の能舞台に飾られる。その他の五基の鉾は、所直蒲鉾)はすでに町内では持ちきれず、神社に保管されるところとなっており、水直流(鷹羽鉾・水車鉾・葵鉾・松鉾・栗鉾・現在、同社の氏子域に、十一基の剣鉾が確認されている。いずれの鉾もその所

生し、

月鉾が流れて岡崎の氏子が所持するところとなり、

錺のモチーフを水車にして再

剣は明和二年(一七六五)に作製されたものであるが、京都市中では祇園祭の

岡崎の氏子大祭の九月十六日に新たに出仕したのではなかろうか。

は鴨川以西の洛中であった。想像をたくましくすれば、大火による被害を受けた

岡崎神社の氏子域も一部被害を受けるが、被害の中心



水車鉾の錺(福持昌之,平成24.2.24)

水車鉾の箱書き (福持昌之, 平成24.2.24)

らではのものである。 月鉾を除いて、月鉾と呼ばれる鉾の存在は現在のところ確認できていない。 水車という珍しいモチーフは、 白川の水を利用した畑作が発達していた岡崎な

## ③ その他の鉾

犬鷹鉾は江戸時代より特別視される存在であった。『日次紀事』には、「其ノ内 いまひとつ、特徴的な鉾として犬鷹鉾を挙げておきたい。

されたままである。 謂フ、其ノ傍ニ感神院之三字ヲ彫刻ス、 志』には、「村人神宝と称して之を崇う」とある。現在は祭礼には出されず、保管 鉾剱ノ下ニ、埴ヲ以テ鷹二連猟犬一疋ヲ造リ彩色ヲ施ス、是ヲ犬鷹ノ鉾ト 疑ハ舊感神院之鉾カ、」とあり、『雍州府

ではない 再考の余地があるように思われる。少なくとも、現在の剣鉾に直接つながるもの この鉾は、 諸方の記録等では剣鉾の原型とされてきたが、 形態上から考えれば

現在個人宅に所蔵されている犬鷹鉾には様々な時代のものが混在する。最も有

名なのが、

旧の神額である。これは、表に「感神院新宮」、 裏に「永享十年六月十 作とみてもおかしくな り永享十年(一四三八) 作風より、 を施したもので、その の芯のまわりに錺金具 れている。 日」の文字が刻印さ 剣鉾の系譜に連な 神額は木製 刻印銘の通



については、未だ明言はできない。(犬鷹鉾については総説・論説編参照) ぼ同型の剣も伝わっており、これらが、 作されたとされる額 同じ意匠で同じく永享十年の銘が入っているものの、 (新額) も一点残されている。さらに、いわゆる他の剣鉾とほ どのような構成で祭具として祀られたか 作風から江戸時代中期に製

## 3 資料と記録

# 主要な調査報告・論文・地方誌

独立行政法人 国立文化財機構 奈良文化財研究所景観研究室編『京都岡崎の文化 的景観調查報告書』(京都市文化市民局文化芸術都市推進室文化財保護課、二〇

田中緑紅編『京之面影』上巻(郷土趣味社、一九三一年) 若原史明「祇園會山鉾の沿革(一)」(『風俗研究』 五十、風俗研究会、一九二四年)

(村上 忠喜)

# 山ノ内山王神社 山王祭

右京区山ノ内宮脇町山王神社毎年十月第三日曜日

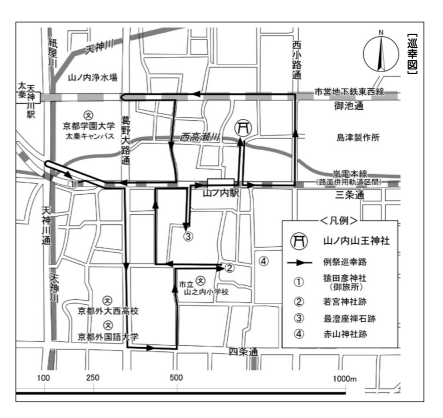
## ① 祭礼と由緒

地域の概要

子によって奉賛会が組織されている。域の範囲は概ね旧村域と一致する。現在千三百戸程の氏子がおり、四百戸余の氏域の範囲は概ね旧村域と一致する。現在千三百戸程の氏子がおり、四百戸余の氏山王神社は「山ノ内山王神社」とも呼ばれている旧山之内村の惣社で、氏子地

呼ばれた京都三大庚申の一つとして名高い社である。 八七九) 町に奉祀されていた赤山神社、 西院春日神社と宮司職が兼任されていたようである。また、 の三柱である。昭和二十七年に現宮司が就任する以前は、 吉山王大神を勧請したことに始まり、御祭神は、大山咋神・玉依姫神・大己貴神 の付近に碑が建てられている若宮神社旧跡の付近に祭壇が組まれ、 山王神社の縁起は、 また、 に同社境内の現在地に遷座されている。 御旅所として用いられている猿田彦神社は、 境内立て札によると、 および同村瀬戸畑町の若宮神社が明治十一年(一 白河天皇の時代に現滋賀県坂本の日 山王祭の神輿巡幸では、 常勤の宮司は居らず、 かつて山ノ内村赤山 かつて山ノ内庚申と 神事が行われ 現在そ

う地域や、その祭礼の歴史的変遷を知る上で延暦寺や相国寺との関係を看過する百五十石、相国寺料四百八十四石余とみえる。このようなことから、山ノ内とい領であり、享保十四年(一七二九)の山城国高八郡村名帳によると、吉田殿家料伝承が残っている。歴史的にみれば、古来より近世に至るまで比叡山延暦寺の所に出しノ内村は、東南を西院村、北を安井村、西は太秦中里村と天神川で接して旧山ノ内村は、東南を西院村、北を安井村、西は太秦中里村と天神川で接して



ことはできないであろう。

## 祭礼次第

宮には神輿、剣鉾を本殿前に据え、集まった人々に披露する。ある。宵宮の朝に手伝いに来る奉賛会の役員と宮司が神輿と剣鉾を組み立て、宵山王祭は現在、毎年十月第三日曜日に執り行われ、その前日の土曜日に宵宮が

路三条の交差点にて辻回しを行うが、その他の行列は御旅所である猿田彦神社(地半をめどに剣鉾や鳳輦などの行列が神社を出発する。午後二時頃に神輿は葛野大神幸祭当日は、正午過ぎに境内にて御霊遷しと神輿発御式が行われ、午後〇時

ここまでが神幸祭である。 図①)へ直行し、休憩をとる。神輿が御旅所に到着すると、神事が執り行われる。

### 行列次第

## 田緒と歴史

き手の問題や、職を持つ役員が増えたことから、第三日曜日に変更された。(神幸祭)・二十日 (還幸祭) と開催日が固定されていたが、昭和三十年代に神輿の舁前近代の山王祭の様相は詳らかではない。昭和初期頃には既に毎年十月十九日

り、その際には氏子地域全体から寄付をお願いしている。なお、神輿巡幸の行列現在の祭りの運営については、奉賛会が氏子から寄付を募り運営に当たっておによって変遷し、「上廻り」「下廻り」といった隔年のルートもあったようである。祭で神社へ帰っている。神輿巡幸のルートは、葛野大路、御池通などの道路拡張それ以前の山王祭は、猿田彦神社に直行し、神輿が一泊していた。翌日に還幸

には、氏子圏にある京都外国語大学の学生に依頼しているとのことであった。

## ②剣鉾と組織

### 概要

鉾を管理してきた地元の古老から習ったという。ここで習得した紐の組み方は、 である。 現存することから、当初は鉾を差していたことが推測されるが、その時期は不明 細は詳らかではない。棹は白木と、黒漆に蒔絵の二本である。鉾の痕跡や差革が まで至っている。 ったが、破損し取れてしまったため現存せず、リン(鈴)も代用のものを用いてい れている。吹散は、 れておらず、昭和三十五年(一九六〇)頃に現宮司である米川氏によって鍍金さ される台車に乗せた現在の形に仕立て直している。 なっており、昭和五十七年 本来の組み方とは異なるようであるが、地元の組み方の継承という意図から今日 山王神社には現在、 鉾の組み立ては、昭和二十七年に米川氏が宮司就任にした後に、もともと剣 昭和二十七年(一九五二)には既に、拝殿前に飾られる居祭りの形式と いずれもビロード生地である。ナツメ(鈴当)は、 猿鉾・龍鉾の二基の剣鉾がある。剣鉾の伝来についての (一九八二)、 白木の棹を二分割し、 かつて、剣鉾には鍍金が施さ 「オヤカタ」と称 かつてはあ

あったものと推される。かつては、山ノ内にも当屋があった可能性もある。の有力者の氏名が記されている。この講組織があった頃には剣鉾に関する仲間が鉾を納めていた櫃の上蓋(嘉永六年の年記あり)には、「山王講中」とあり、数人の村現在では鉾仲間や当屋はなく、米川氏の宮司就任以来、神社が管理している。

## **狼鉾**(山王神社)

詳細は明らかではない。しかし、平成二十三年度の神輿巡幸に参加しておられた対に配された二匹の猿である。この猿の意匠については、その由来などといった猿鉾の錺受には「山王権現」とあり、タイコ(受金)は三巴が三つ、錺の意匠は

ある。 神輿の四角に取り付けられる猿の飾りの造形と酷致しているのは興味深いことで神輿の四角に取り付けられる猿の飾りの造形と酷致しているのは興味深いことでしており、山ノ内という二つから、この鉾は比叡山・日吉大社との深い関係性を示徴的な猿の意匠という二つから、この鉾は比叡山・日吉大社との深い関係性を示徴員の方への聞き取りによれば、当社の鉾にみられる猿の造形は、日吉神社など

## 龍鉾 (山王神社)

係性を示しているものと思われる。配された、龍の巻き付いた鳥居の意匠と類似しており、猿鉾と同様に御輿との関配された、龍の巻き付いた鳥居の意匠と類似しており、猿鉾と同様に御輿との関の由来などといった詳細は不明である。しかし、この龍の意匠は、神輿の四方に錺受は額を象っておらず、錺の意匠は二対の龍である。この龍の意匠について

(長谷川 奨悟)



**龍鉾(長谷川奨悟, 平成 23.10.17)** 



住吉大伴神社 京都市右京区龍安寺住吉町 毎年十月第三日曜日(ただし十六日の例祭後)

## 1 祭礼と由緒

地域の概要

社伴氏神社の名称も加えて、住吉大伴神社と改称された。 ばれるようになったといわれる。昭和十七年(一九四二)になって、 に一帯を領有した藤原氏の一門、 であった。貞観八年(八六六)の応天門の変により大伴氏が衰退すると、その後 住吉大伴神社は、もともと伴氏神社と呼ばれ、古代の豪族である大伴氏の氏神 徳大寺家が住吉神を勧請したために住吉社と呼 前身の式内

梅津間町、谷口東町、谷口中町、谷口西町、寺ノ中町、圓成寺町、大藪町、三和町、天授ケ丘町東、天 丘町北)から構成されている。谷口地区は第三区として十二か町(梅園町一、梅園町二、 さらに、龍安寺地区は二つに分かれており、 み) と呼ばれる龍安寺地区、南側が「下」(しも) と呼ばれる谷口地区の二つに分か 授ケ丘町西)から成っている。 上五反田町、 れている(ただし、北野線の北側にある花園圓成寺町の一部と花園天授ケ岡町は谷口地区に含まれる)。 住吉大伴神社の氏子地域は嵐電北野線(京福電鉄)を境として、北側が「上」(か 池ノ下北部、池ノ下南部、 北齋宮町、中齋宮町、 、中五反田町、 龍中部、 南齋宮町、 山田町、 龍南部)、 垣ノ内第一区、 塔ノ下町北、塔ノ下町南、住吉・玉津芝町、 第二区は十か町(上西ノ川町、中西ノ川町、西ノ川 垣ノ内第二区、垣園町、 第一区は十四か町(衣笠御陵下町、 園垣町、北五反田町、 圓成寺・天授な

は必ず十月十六日に営まれる。一方、 住吉大伴神社の秋祭りは、 宵宮祭、 神輿を舁く人手の関係から、 例祭、神幸行列から構成されている。例祭 神幸行列は十

月第三日曜日(ただし十六日の例祭後)となっており、その前日の土曜日が宵宮祭とな

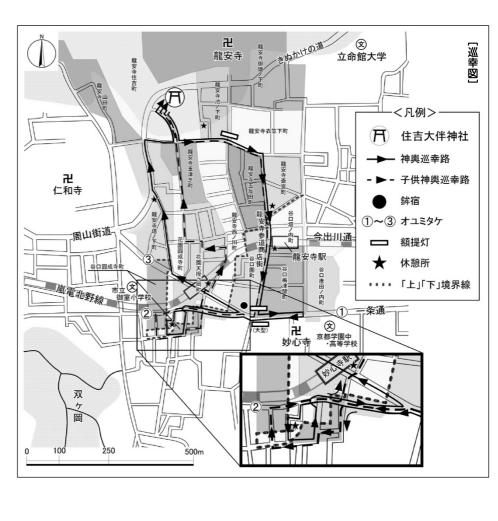
れる。 前の交差点(③)の三か所に立てられる。御忌竹は神幸行列の翌日、 横を流れる小川沿い(①)、谷口圓成寺町の小川沿い(東側)(②)、御室小学校正門 ミダケ」(御忌竹) が立てられる。 御忌竹は二本一組で、 京都学園高等学校・中学校 「オイデマツリ」と呼ばれ、氏子の家々で軒先提灯が吊るされるとともに、 祭礼の準備は、 神幸行列が実施される一週間前の土曜日に行われる。この日は 月曜日に倒さ

納される。 神幸行列前日の土曜日は宵宮祭で、午後八時より太鼓連による獅子の演技が奉

に飲食物の接待が行われる。 る。巡行経路上には、鉾宿も含めて七か所の休憩所が設けられ、 に到着してしばらくすると、神事が執り行われる。午後一時に行列が神社を出発 神輿方は神輿の轅(ながえ)に取り付けるナリカン(鳴鐶、 し、龍安寺から妙心寺の間にある龍安寺参道商店街を通って、鉾宿までやって来 神幸行列当日は、 住吉大伴神社へと向かう。やや遅れて龍安寺地区から神輿方が出発し、 正午ごろに谷口地区から神輿方と剣鉾が出発する。 鳴冠、 鳴門)を鳴らしなが 神輿方や参列者



平成 23.10.16



は、谷口圓成寺町を回ってから一条通へと戻る。龍安寺郵便局前で再び太鼓連のぎりなどの軽食とともに、日本酒が振る舞われる。その後、子供神輿以外の行列子戸が取り払われ、祭壇が設けられているのがみえる。ここでの接待では、おに鼓の演奏が行われる。鉾宿は御旅所とも呼ばれており、一条通に面した座敷は格鼓の演奏が行われる。鉾宿は御旅所とも呼ばれており、一条通に面した座敷は格

神輿方によって舁かれて移動する。伴神社に帰り着く。神幸行列において神輿は、台車などに載せられることなく、演奏が行われた後、行列は北上し、きぬかけの路を通って、午後五時前に住吉大

は、上と下に分かれ、それぞれに別の飲食店で足洗いを行う。 神輿や神社での神事の後、神輿方は解散となり、剣鉾は鉾宿へと戻っていく。神輿や

## 行列次第

花園天授ケ岡町と龍安寺塔ノ下町を通って先に神社へと戻る。 ようになっているという。剣鉾と神輿以外は、鉾宿前での休憩後、先行して進み、が取り付けられるが、龍安寺地区と谷口地区でそれぞれ一本ずつを担当して舁く輿、そして馬に跨がった宮司の順で巡行する。住吉大伴神社の神輿には二本の轅輿、行列は、太鼓を載せたトラック・先導(総奉行が務める)・猿田彦・社名旗(アルバイ列は、太鼓を載せたトラック・先導(総奉行が務める)・猿田彦・社名旗(アルバ

## 由緒と歴史

和五十年(一九七五)ごろになって神輿が復活するようになった。昭和四十三年(一九六八)から七年間、子供神輿だけの巡幸となっていたが、昭住吉大伴神社の秋祭りがいつごろから行われているかについては詳らかでない。

南宮祭は二十日(土)、神幸行列は二十一日(日)となっていた。 幸行列となっていた。二十四年には、例祭が十六日(火)の午前十時半から営まれ、が神幸行列となり、二十三年は十五日(土)が宵宮祭、翌十六日(日)が例祭と神されている。ちなみに、平成二十二年は十六日(土)が例祭と宵宮祭、翌十七日(日)をただし、例祭は十月十六日に固定されており、神幸行列は例祭後の日曜日に限定また同時期に、神幸行列の日程が十月第三日曜日に変更されるようになった。

## 2

## (谷口地区)

に剣だけが新調された可能性もある。 剣を収める箱には明治三十二年(一八九九)という年号が記されており、この時 ている。錺受には「住吉大伴神社」の銘があり、錺は蝶と草花が立体的にあしら われた意匠である。この剣鉾は江戸時代のものとも伝えられるが、剣の茎の銘と、 住吉大伴神社の剣鉾は、 特に決まった名称はなく、ただ「ケンボコ」と呼ばれ

ることができない場合には、 鉾を差すのに用いられていた。このうち、 [ほこぐるま] と呼ぶ) に載せている。棹は二本あり、一本は飾り用で、もう一本は かつては差されて巡幸行列に加わっていたが、現在では棹を短く切って台車 (御旅所とも呼ばれる) として祀られている。 谷口地区で護持されており、祭礼の際には主に谷口園町の前田収男氏宅を鉾 谷口梅津間町の岡田正治氏宅が鉾宿となる。 短く切ったのは飾り用の棹であるとい 前田家で不幸があったりなどして祀

## 鉾祭の次第

壇脇に飾られる。 まで鉾宿に置いておかれる。 一階と岡田氏宅に保管されている剣鉾と祭壇の部品が運び出され、組み立てられ 剣鉾の組立ては、神幸行列直前の金曜日、午後七時から行われる。 普段は神社に保管されている剣鉾の台車も、 剣鉾は鉾頭が組み立てられ、 軽トラックで運ばれ、 吹散とともに鉾宿の祭 前田氏宅の 祭礼当日

翌土曜日の午後七時には、 住吉大伴神社の神職が鉾宿を訪ね、 神事が執り行わ

最後に吹散が取り付けられ、 方とともに鉾宿を出発し、住吉大伴神社へと向かう。 備が始まる。祭壇前に飾られていた鉾頭に棹が取り付けられ、台車に載せられる。 神幸行列当日は、 午前十時から(平成二十三年の調査時は特例として午前八時から)、 巡行に備えられる。正午になると、谷口地区の神輿

> 的な解体と片付けは翌月曜日の午前八時から行われる。 巡行が終わると、台車から剣鉾を降ろし、 棹も外して祭壇前に戻される。

奥方が担当する分)が飾られ、壁際には献酒を並べる棚が設けられる。 られる。また、祭壇には野菜や果物のほかに、束ねた稲穂、元揃えの昆布、 られる。祭壇には「住吉大伴神社」と書かれた神号軸が掛けられ、鏡と金幣が飾 メ、半兵衛麩などが供えられる。祭壇の両脇には鉾頭と吹散、ナリカン(谷口の神 鉾宿の一条通に面した部屋に、道路に面した格子戸を取り払って、

### その他

剣鉾は昭和十年(一九三五)ごろ、 鉾差しは梅ケ畑からやって来 もしくは戦後すぐまで、差して巡行してい

こともあるという。 などを納めた箱に残っている。 が着ていた法被と差革が剣鉾の錺 ていたという。その当時、鉾差し る家が、一軒だけで務めていた。 時期、 かつての鉾宿は、現在とは異な 巡行が終わっても鉾を解 一年中鉾宿に飾っていた

今中 崇文)



鉾宿の飾り(今中崇文, 平成 23.10.15)

# 福王子神社 秋季大祭

京都市右京区宇多野福王子町福王子神社年十月第二日曜(大祭)

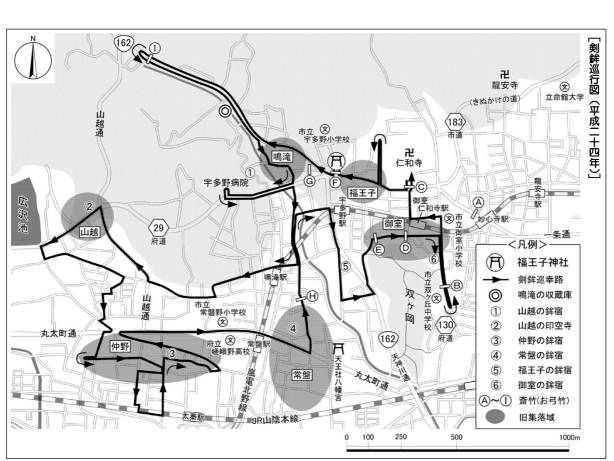
## ① 祭礼と由緒

かけの路)の分岐点、通称「福王子交差点」の北に鎮座する。 福王子神社は、周山街道(国道一六二号)と衣笠宇多野線(市道一八三号・観光道路・きぬ

おり、もともと社があったものがこの頃までに荒廃していたことがわかる。永の再興では、籤(くじ)によって「当社の中、古宮の以東」に遷座したと記されて「福王子宮」と称するようになったと伝える。仁和寺史料(「本要記」)によれば、寛皇の皇子仲野親王の娘で、光孝天皇の后となった班子(ばんし)女王を祭神に迎えてより、仁和寺第二十一世門跡覚深法親王(かくしんほっしんのう)が復興した際、桓武天より、仁和寺第二十一世門跡覚深法親王(かくしんほっしんのう)が復興した際、桓武天上り、仁和寺第二十一世門跡覚深法親王(一六四四)に、将軍徳川家光の寄進に創建は詳らかではないが、寛永二十一年(一六四四)に、将軍徳川家光の寄進に

班子女王が、宇多天皇をはじめ、多くの子宝に恵まれたためともいわれる。れたと伝える『雍州府志』。福王子の名の由来は、この夫荒神によるものとも、またおり、丹波国氷室から宮中に氷を献上する途中で死んだ役夫を慰めるために建てらその陵墓であるともいわれている。また、本殿の脇に、「夫荒(ざこう)神」を祀って葛野郡頭陀寺辺に葬られたとある。頭陀寺跡は鳴滝のあたりとされ、福王子神社が高野郡頭陀寺辺に葬られたとある。頭陀寺跡は鳴滝のあたりとされ、福王子神社がさて、班子女王は『日本紀略』によれば、昌泰三年(九○○)四月一日に没し、

福王子神社の氏子地域は、御室川や井出口川(三宝寺川)の扇状地もしくは台地(桂-トル)よりも厚い木賊板(厚四~セミリメートル)が使われている点が注目されている。指定されている。なかでも、本殿の屋根は木賊葺で、杮葺に使う杮板(厚二~三ミリメなお、寛永の復興で造営された本殿(附棟札、石灯籠)、拝殿、鳥居が重要文化財に



ほとんどは近世にはまだ仁和寺領であった。常盤、山越の六地区があり、これを地元では「旧六か村」と呼ぶ。これらの地域の近、東は京福電鉄妙心寺駅付近に及ぶ。この地域には、御室、福王子、鳴滝、仲野、川の段丘面)に広がっており、北側は山が迫り、西は広沢池付近、南はJR山陰線付

る。 王子神社はこの地の産土神であるとともに、仁和寺の鎮守社であったことが知られ リ、是レ斯ノ邊地主ノ神シテ、仁和寺ノ鎮守為リ、」とあり、この頃にはすでに、福 貞享三年(一六八六)の『雍州府志』巻三には、「福王子ノ宮 西山鳴瀑ノ村ニ在

麓および山中には溜池が多く設けられているのも、この地域の特徴である。て流れる御室川の灌漑が、鳴滝、福王子、常盤などの耕地を潤していた。また、山現在は、宅地が間断なく広がっているが、もともと農村地帯で、周山街道に沿っ

「AMELIA PLANTING COMを替会」、山越は「山越村明神講」と称している。の巡幸に奉じられる。福王子神社の氏子総代は、六地区に分かれており、山越を除の巡幸に奉じられる。福王子神社の氏子総代は、六地区に分かれており、山越を除この六地区では、それぞれ剣鉾を護持しており、福王子神社の秋季大祭では神輿

の形態は、多様である。

の形態は、多様である。

このように福王子神社の氏子地域における剣鉾の護持いう(小野恵美子『宇多野小史』)。このように福王子神社の氏子地域における剣鉾の護持にている。常盤では鉾株を持つ家だけで剣鉾を護持しており、これらは常盤の旧集落にいる。常盤では鉾株を持つ家だけで剣鉾を護持しており、これらは常盤の旧集落にいう(小野恵美子『宇多野小史』)。このように福王子神社の氏子地域における剣鉾の護持している。仲野地区では旧集落である太秦中筋町と太秦宮の前町だけで護持しており、小野恵美子『宇多野小史』)。このように福王子神社の氏子地域における剣鉾の護神している。仲野地区では旧集落である太秦中筋町と太秦宮の前町だけで護持している。小野恵は、多様である。

らいる。 また、仁和寺では犀鉾が伝えられており、秋季大祭の期間中、二王門の中に立て

### 祭礼次第

福王子神社では、毎年十月の第二日曜日から第三日曜日までを、秋季大祭として

榊の枝を結んだ縄(長さ約三メートル)を吊るす。設置される場所は次の九か所である。のためのもので、竹の先端は二メートルほど葉を残し、その先端に、紙垂を付けたを十八本伐り出す。これは、祭りの期間中、旧村の境界に立てる斎竹(お弓竹とも言う)区、福王子地区、鳴滝地区の若中が、近衛家の資料を管理する陽明文庫(右京区字多区、据王子地区、鳴滝地区の若中が、近衛家の資料を管理する陽明文庫(右京区字多区、据王子地区、鳴滝地区の若中が、近衛家の資料を管理する陽明文庫(右京区字多区、福王子地区、鳴滝地区の若中が、近衛家の資料を管理する陽明文庫(右京区字多区、福王子地区、鳴滝地区の若中が、近衛家の資料を管理する陽明文庫(右京区字多区、福王子地区、東山の大田である。

御室地区 龍安寺地区との境(4)、岡ノ本町(旧一条通)(8)

仁和寺の二王門前ⓒ、花園地区との境⑩

福王子地区との境区

福王子地区 福王子神社の鳥居前印

鳴滝地区 福王子地区との境(G)、常盤地区との境(H)

梅ケ畑地区との境①

るようになった。
いたが、近年、陽明文庫の協力を得られする。一時期、真竹の採集地に苦労して

いずれも、道の両側に一対、

午前九時から、福王子神社で神輿の飾り付けが行われ、境内には提灯などが設置される。同時に、神社境内のすべての別地運を取り替えるが、それは氏子地域のが地区が輪番で担当することになっている。

盤の鉾宿は、十軒が輪番であたるが、う六日後の土曜日に飾るという。なお、常立てて飾る。この日に行わない地区は、この日、各地区の鉾宿では剣鉾を組み



橋梁の親柱や道路標識などに縄締めで結わえて設置

(※A)~(I)は地図中に表示)

ち二軒が福王子神社の氏子で、八軒が天王社八幡宮(右京区常盤東ノ町)の氏子である およそ十年のうち二回しか、 福王子神社の秋季大祭には剣鉾が出ない。

出で)の仁和寺における儀礼の次第を紹介する。 殿に納める儀式がある。以下、平成二十四年十月十四日の調査をもとに、巡幸祭 また、この日の午後には、 福王子神社の神職が仁和寺へ金幣と白幣を持参し、 お 宸

戻ると、再び向い合って互いに一礼したあと、床の間に向きなおして、ともに般若 ら)と黙礼を交わす。 心経を読誦する。その間、 て左(南側)に僧侶、右 から下の間へ入り、そのまま西側の中の間へ進む。中の間では、上段の間に向かっ は金幣と白幣を重ねて持ち、本坊表門をくぐり、御殿入口で仁和寺の僧侶 る。読経の後、中の間で僧侶と神職が互いに一礼した後、宸殿を退出する。およそ 十五分ほどの儀礼の間、 午後三時頃、福王子神社の神職が白の浄衣に烏帽子姿で、仁和寺に訪れる。 神職は中の間で留まり、 上段の間に行き、床の間に、 神職は、僧侶に先導され、 (北側) に神職が座り、神職から僧侶へ金幣と白幣が手渡され 読経のほかは、無言で行われる。 下の間にも僧侶が控えており、ともに般若心経を読誦す 床の間のほうを向いて座っているが、 向かって右側に金幣、 宸殿へと案内される。宸殿の東側 左側に白幣を立て 僧侶が中の間に 手に

区の各鉾宿を神職が訪れ、 六日後の土曜日、午後三時から、神職が仁和寺から白幣だけを持ち帰る儀礼があ また、午後六時から御室地区、 鉾宿の神事を行う。 午後七時から福王子地区、 午後八時から鳴滝地

第三日曜日は、 式典を行った後、神職が金幣を受け取る。 神輿の巡幸に参加する。午後三時頃、 大祭である。それぞれの鉾宿から、 剣鉾の鉾頭だけをトラックの 仁和寺の勅使門から宸殿前に

午前七時頃に神主が子供神輿の前で神事を行った後、子供神輿はそれぞれの地域 午前六時三十分頃、鳴滝地区と福王子地区の子供神輿が福王子神社に参集し始め、 以下、平成二十四年の調査をもとに、大祭当日の次第を紹介する その頃、 午前七時三十分頃から神輿の準備を行う。 福王子神社秋季例祭の役員や、 神輿の舁き手である氏子地域の若中 同じころ、剣鉾を載せたトラ



(高岡健

仁和寺の宸殿前での儀礼(平成20年)(福王子神社提供)

神社の西側の道路脇に並ぶ。

ックが、

閉扉の後、 祓いを受けた後、 差点では、 午前八時から、神事が始まる。式典には、仁和寺からも参列がある。修祓、 宇多野小学校校長、御室小学校校長、常磐野小学校校長の順である。 祝詞奏上の後、 奉賛会長より挨拶があり、 福王子子供太鼓(庚辰太鼓)が演奏され、 午前八時三十分頃、 玉串奉奠となる。玉串の奉奠は、 巡幸列が出発する。 お神酒がふるまわれる。 神輿の出発を見送る。 仁和寺執行長、 福王子神社前の福王子交 神輿が神職によって

幸列が鉾宿を訪問するたび、ここと同じような儀礼が行われる。 輿舁きによって神輿を高く「差上げ」た後、 返す。鳴滝蓮池町で南へ向かい、鳴滝地区の鉾宿へ向かう。鉾宿に到着すると、 巡行ルートは、 まず国道一六二号を西進し、鳴滝松本町の外れまで進んで、 休憩となり、鉾宿の接待を受ける。巡

市道一八三号を西へ進み、宇多野病院に立ち寄った後、

ほぼ御室川沿い

通り越す。山越通へ出ると北上して、山越の印空寺(西山浄土宗)へ向かう。に南下する。京福電鉄の踏み切りを越えると西へ折れ旧道を進み、鳴滝駅のそばを

り、平成二十二年からは、府道二九号に面した印空寺で鉾を飾ることになった。て剣鉾が飾られ、神輿の接待もしていたが、家の前まで神輿が入りにくいこともあ印空寺でも、神輿の差上げと接待がある。平成二十一年までは、鉾宿の当番宅に

の告にずと妄告ぶらら。
おいって、丸太町通に出る。そこから、丸太町通の南側一帯の仲野地区の鉾宿は、太秦中筋町と太秦宮の前町が隔年で当たるが、この年は太秦宮の前町の神宮住宅の周囲を太秦中筋町を南下し、丸太町通の一筋南を東へ進んで太秦乾町の市営住宅の周囲を太秦中筋町を南下し、丸太町通の一筋南を東へ進んで太秦乾町の市営住宅の周囲をして、丸太町通に出る。そこから、丸太町通の南側一帯の仲野地区に入る。まず、回りできからは、府道二九号を西進し、広沢池のかかりを南へ折れ、太秦堀池町を印空寺からは、府道二九号を西進し、広沢池のかかりを南へ折れ、太秦堀池町を

て東進し、市立常磐野小学校に向かう。常磐野小学校では、昼休憩をとる。その後、太秦宮の前町の東端まで行くと、北西方向へ折れて、再び丸太町通へ出

の付近で行い、接待は子供神輿の宿で行った。常盤北裏町の丸太町通の一筋北の通りにあるが、神輿の通行が困難であるため、そえてしばらくすると、丸太町通で神輿の差上げが行われた。この年の常盤の鉾宿は、午後一時頃、常磐野小学校を出発し、丸太町通を東進する。京福電鉄の踏切を越

敷町に鉾宿があり、そこで神輿の差上げと接待があった。折れ、国道一六二号を南下し、福王子地区の鉾宿に向かう。この年は、宇多野御屋大大町通から常盤地区を経て北に向かい、京福電鉄の踏切を越え、次の辻を東へ

午後三時頃、二王門前で神輿の差上げがあり、福王子神社へ向かう。 
一午後三時頃、二王門前で神輿の差上げがあり、福王子神社へ向かう。 
日本の後、剣鉾と神輿が境内を出ると、再び二王門前で神輿の差上げがあり、福王子神社へ向かう。 
日本の後、剣鉾と神輿が境内を出ると、再び二王門前で神輿の差上げがあり、福王子神社へ向かう。 
日本の後、剣鉾と神輿が境内を出ると、再び二王門前で神輿の差上げがあり、福王子神社の神職、奉賛会会長、神輿舁き代表らとともに般若心経を読誦する。その後、祭壇の中央に立てられた金幣を門跡から神職に手渡され、奉賛会長はお供えの神酒を受け取る。門跡からた金幣を門跡から神職に手渡され、奉賛会長はお供えの神酒を受け取る。門跡からた金幣を門跡から神職に手渡され、奉賛会長はお供えの神酒を受け取る。門跡からた金幣を門跡から神職に手渡され、奉賛会長はお供えの神酒を受け取る。門跡からた金幣を門跡から神職に手渡され、奉賛会長はお供えの神酒を受け取る。門跡からた金幣を門跡から神職に手渡され、奉賛会長はお供えの神酒を受け取る。門跡からた金幣を門跡から神輿が境内を出ると、再び二王門前で神輿の差上げがあり、福王子神社へ向かう。

各地区の氏子総代ら三十名ほどで、神輿や提灯、斎竹を片付ける。第三日曜日の翌日は、ゴエンの日と呼ばれる。午前九時から二時間ほどかけて、待機する。祭礼の終了が告げられると、剣鉾はそれぞれの鉾宿に戻る。行なわれ、その後、神輿は拝殿に飾られる。その間、剣鉾は神社の西側の道路脇に午後四時頃、福王子神社前に到着すると、福王子交差点で盛大に神輿の差上げが

## 行列次第

平成二十四年の巡幸列の次第は、次の通り。

せた乗用車 (※)、神輿、神輿の台車、神輿の台(※)、常盤地区の剣鉾(※)、御室地区の剣鉾(※)、仲野地区の剣鉾(※)、常盤地区の剣鉾(※)、御室地区の柳子(三頭)、氏子総代、太鼓(※)、福王子地区の剣鉾(※)、鳴滝地区の剣鉾(※)、

する。 地区の順であり、 の巡幸祭の前日に、 盤地区の順で、先頭を務めると翌年は最後尾に回る。この順番は、 剣鉾は、 剣鉾の順番は、 鉾頭のみをトラックの荷台に載せ、 同時に獅子を出す役もその地区があたる。 福王子神社で年一回の注連縄の取替えがあり、 御室地区、 福王子地区、 鳴滝地区、 荷台の周囲に紅白幕を廻らせて巡行 山越地区、 ただし、 十月第二日曜日 仲野地区、

| 御室 | 常盤 | 仲野 | 山越  | 鳴滝  | 福王子 | 平成二十四年 |
|----|----|----|-----|-----|-----|--------|
|    | 仲野 | 山越 | 鳴滝  | 福王子 | 御室  | 平成二十三年 |
| 仲野 | 山越 | 鳴滝 | 福王子 | 御室  |     | 平成二十二年 |
| →後 |    |    |     |     | 前   |        |

められず、獅子を担当するのみである。 合は、注連縄の担当があたっても、剣鉾を出す年(約+年に一度)でなければ先頭は務

福王子地区が赤色、 神輿舁きは、地区によって法被の帯の色が違うので区別できる。御室地区が紫色、 鳴滝地区が緑色、 山越地区が白色、仲野地区が黄色、 常盤地区

なお、獅子は行く先々で、子供などの頭を噛んだりして、比較的自由に動き回る。

皇の御母なりといふ、土人産沙神とす、例祭ハ九月二十八日、神輿一基」とある。 七日後の十月十八日に神輿が巡幸していた。十月第三日曜日に変更したのは、 日条に「鳴瀧福王寺大明神祭」とあるが、天明七年(一七八六)の『拾遺都名所図 会』巻三には、「福王神社)仁和寺の西福王寺村にあり、祭所光孝天皇の后、 大正期には、例祭日が九月十八日になり、その後、十月十一日が「お出で」、その 元禄二年(一六八九)の『京羽二重織留』の (一九七五)からであるという(小野恵美子『宇多野小史』)。 「四季行幸」の項では、 九月二十六 昭和

差していたと父から聞いたと思う」とのことで、かなり以前のことであることがわ 福王子神社の社務所には、 撮影年代は不詳である。 仁和寺の勅使門の前で鉾差しが剣鉾を差している古写 鳴滝地区の古老によると「もとは鳴滝の人が

祭が十月十八日で、その十二日前の十月六日が「お出で」だった。その日に、氏子 仲野地区の古老の話では、昭和三十年代までは、 剣鉾の護持は青年団が担っており、鉾差しを招いていたという。その頃は、大 剣鉾を差していたという。

> う呼ばれていたところで、現在の嵯峨大覚寺門前八軒町である。その後、 差しを頼んでいた。ハチケンとは、 頼んで、練習に来てもらった。仲野地区では、当初は嵯峨のハチケンの井上氏に鉾 の六地区の会合があって、「今年は剣鉾を出そうか」など話し合ったという。その結 高齢化したため、嵯峨の中院町の大西氏を紹介してもらったという。 剣鉾を出すことになると、それぞれの地区で、嵯峨や高雄 (梅ヶ畑) に鉾差しを かつて藪の中に家が八軒ほどあったことからそ

直前の十日間ほど仁和寺の境内で、梅ケ畑の鉾差しに指導してもらった。 って、仁和寺境内の二王門から中門までの間を差した。 が執行され、この時、 この時、始めは地元の人が差す計画で、神輿舁きの中からできそうな人を頼んで、 昭和五十六年(一九八一)五月、仁和寺で「開山宇多天皇一千五十年御忌法会」 御室と鳴滝の剣鉾を、梅ケ畑平岡八幡宮の鉾差しに来てもら

### その他

日は梅ケ畑の鉾差しに差してもらった。

立てて歩くのがやっとで、リズムをとって鈴を鳴らすことは到底できず、結局、

ぞれの地区内を中心に巡幸する。 のうち山越地区を除く五地区で、 福王子神社の秋季大祭では、 子供神輿は、巡幸に先立って、 本社の神輿巡幸とは別に、戦後になって、旧六か村 子供神輿の巡幸が行われるようになった。 福王子神社から御札を授かり、大祭当日は、それ (福持 昌之)

## 2 剣鉾と組織

## (御室地区)

八町で形成される。 御室は、旧愛宕街道沿いを中心に広がる。 御室岡ノ裾町、 花園岡ノ本町、 御室双岡町、 現在は、御室大内、御室小松野町、 御室竪町、 御室住吉山町の

平安期には小松郷立屋里という名であったが、仁和二年(八八六)、 大内山山麓に

数増加のため六町となり、 仁和寺造営が着手され、 仁和寺周辺の地名も御室となり、 延喜四年(九〇四)、宇多法皇が仁和寺内に御室を持ったた 昭和六十年代に八町となった。 のち村名となった。 昭和三十~四十年に戸

菊の刺繍をした吹散を新調した。 作られた赤地に金糸で菊の刺繍のものがあるが、平成二十二年に淡い横縞に金糸で たもので、長さは約五メートルである。剣は、平成二十年頃に新調したが、 匠である。錺受は「福王子大明神」と刻まれた額で、額の縁には鳳凰があしらわれ も残っている。鈴には、 ている。受金は宝珠と波濤の意匠である。棹は、黒漆塗りに螺鈿や金細工が施され 御室の剣鉾は、左右の錺は金色に輝く阿吽の鯱と、銀色で白い波飛沫を表した意 「明治十三年卯十月」の線刻がある。吹散は、百年ほど前に 古い剣

ただし、剣鉾の保管は御室の八町の共有の倉庫で行っている。 八町の持ち回りで、平成二十一年は御室芝橋町、 花園岡ノ本町であった。

散を飾り、玄関の脇や門先など屋外に棹を立てる。 に人員を出す一方で、倉庫から剣鉾を出して鉾宿に飾る。 大祭の前の週に準備を行う。福王子神社で神輿を出し、拝殿で飾り付けをするの 剣鉾は、 座敷に鉾頭と吹

七時半より、 を行う。その後、午後七時頃から、各町の町内会長を中心に会食を行う。 大祭の前日は、 鉾宿前で子ども太鼓の披露があり、それが終わると会食も 午後六時より、鉾宿に福王子神社の宮司を招いて神事

頃に福王子神社に到着し、 たん鉾宿に集合し、鉾宿の当主が取り仕切って、 合流し、神輿と行動をともにする。巡行路は他の鉾と同様である。 十月第三日曜日、 大祭の当日は、 他の宿の人々が来るのを待つ。その後、 午前六時過ぎに神輿の舁き手がいっ 神酒を回す。

鉾差しが着用したと思われる、紺の祭半纏が残されている。 「御室」と白抜きで記されており、 裾は波のような模様が白抜きで 左右の襟

> 表されている。背には 一対の鯱があしらわれている。

布の部分は緑色である。 また、 鉾差しのための帯も残されている。 剣鉾の棹尻を受ける部分は、

洗米などの供物を載せた三方を、下段には海の幸、 である。神号軸の前には、八足台を置き、二段の祭壇を組む。上段には餅や神酒、 僧正恵猛敬書」とあり、仁和寺三十八世門跡の石堂恵猛の筆による昭和初期のもの 鉾宿の座敷の床の間に「福王子大神」の神号軸をかける。これは「仁和寺門跡大 祭壇の脇には、 剣鉾の鉾頭と、 吹散を飾る。 山の幸などを載せた三方を供え

門先には、 棹の建柵を設け、 そこに剣鉾の棹を二本、 立てる。 いずれも鉾頭はつ

### その他

けない。

る。

奉りしていたが、その後、花園岡ノ本町、 ヶ丘東の六つの地区の輪番で出していた。平成二十三年からは、 子供神輿は、 鉾宿とは別に、昭和六十年から約二十年間、 西町、南部町、 中町、 仁和寺門前の安田家で 蓮華寺にて奉って 御室小松野町、





(満邊悠介, 平成 23.10.15)

いる。子供神輿の神事は、宵宮の前日に行われている。

(工藤 紗貴子)

# 福王子鉾(福王子地区)

個、街道沿いの集落であった。現在でいうところの宇多野福王子神社の東南へ宅地が広がり、さらに宇多野御池町、宇多野馬場町、宇多野北ノ院町、宇多野法野芝町、宇多野柴橋町、宇多野長尾町、宇多野馬場町、宇多野北ノ院町、宇多野法野芝町、宇多野柴橋町、宇多野長尾町、宇多野馬場町、宇多野北ノ院町、宇多野法南へ宅地が広がり、さらに宇多野御池町、宇多野馬場町、宇多野北ノ院町、宇多野法南たる。鉾の当番になると、町内(地区内)で鉾宿をどこにするか話し合いで決める。今では側、街道沿いの集落であった。現在でいうところの宇多野福王子町である。今では側、街道沿いの集落であった。現在でいうところの宇多野福王子町である。今では個王子は、福王子神社周辺から東南へ広がる地区で、もともと、福王子神社の東福王子は、福王子神社周辺から東南へ広がる地区で、もともと、福王子神社の東

会ら所聞した。 「福王子の剣鉾は、左右の錺は鳳凰で、向き合うように配置される。鳳凰の尾羽の福王子の剣鉾は、左右の錺は鳳凰で、向き合うように配置される。鳳凰の尾羽の福王子の剣鉾は、左右の錺は鳳凰で、向き合うように配置される。鳳凰の尾羽の福王子の剣鉾は、左右の錺は鳳凰で、向き合うように配置される。鳳凰の尾羽の福王子の剣鉾は、左右の錺は鳳凰で、向き合うように配置される。鳳凰の尾羽の福王子の剣鉾は、左右の錺は鳳凰で、向き合うように配置される。鳳凰の尾羽の

暮西入ル中村町の錺師に発注していたことがわかる。 子村/ 3 戊辰九月吉日」と銘があり、年代は明らかでないものの、下立売通日(また、古い剣の茎に「 3日暮西江入中村町/かざりし/井上平邊兵衛」「 3

## 鉾祭りの次第

十月第二日曜日の「お出で」の日に、午前中は福王子神社の日に、午前中は福王子神社の目には、鉾宿に関係者日の前日には、鉾宿に関係者日の前日には、鉾宿に関係者子神社の宮司を招いて神事王子神社の宮司を招いて神事を行った後、直会を行う。そを行った後、直会を行う。その経費はもともと、鉾宿にあの経費はもともと、鉾宿にあたった家が負担していたが、たった家が負担していたが、たった家が負担していたが、たった家が負担していたが、



福王子地区の鉾宿の祭壇(福持昌之, 平成 24.10.2

旗を設置する。なお、軽トラックはレンタカーである。 頭を固定する。運転席の後ろに、「福王子神社/福王子村奉賛会」と染め抜いた赤い紅白の紐で、錺受の直上、剣の根元部分と荷台の周囲のフック四か所とを結び、鉾載せる作業にかかる。荷台の上に箱を載せ、白布を敷く。その上に、鉾頭を、祭壇載を設置する。なお、軽トラックはレンタカーである。

に白ネクタイである。長らが大祭の朝の式典に参列する。服装は、かつては裃であったが、現在は略礼服長らが大祭の朝の式典に参列する。服装は、かつては裃であったが、現在は略礼服年前八時には福王子神社に集まり、鉾宿の当主、福王子村奉賛会の役員、町内会

舞いをすることになっている。 は鉾宿に到着したら、高く「差し上げ」をする。鉾宿は神輿の舁き手に対して、振は鉾宿に到着したら、高く「差し上げ」をする。鉾宿は神輿の舁き手に対して、振神輿巡幸では、鉾宿の当主は、剣鉾とともにトラックに乗車して巡行する。神輿

事を済ませた後、午後七時頃に鉾宿に集まり、翌日の片付けの打ち合わせ等を行う。巡幸後、、剣鉾は鉾宿に戻り、その片付けは翌日に行われる。大祭当日の夜は、食

## イント値し

になって行う。 になって行う。 学宿がどこであるかに関わらず、剣鉾の組立ては、福王子村の氏子総代が中心下。鉾宿がどこであるかに関わらず、剣鉾の組立ては、福王子村の氏子総代が中心平成二十三年は宇多野御池町、平成二十四年は宇多野御屋敷町が鉾宿の当番だっ

立てられた。
近年、鉾宿では、ガレージに祭壇を設置することが多くなった。平成二十四年の近年、鉾宿で、棹を立てる余裕がなかったため、別の道に面した玄関脇に二本並んですぐ歩道で、棹を立てる余裕がなかったため、別の道に面したガレージの外側は祭壇の脇には、子供神輿を安置し、やはり祭壇を組む。ただし、ガレージの外側は祭壇の脇には、子供神輿を安置し、やはり祭壇を組む。ただし、ガレージの外側は外でがある。では、ガレージに祭壇を設置することが多くなった。平成二十四年の立てられた。

神饌は鉾宿が用意し、御神酒は村の人が納めに来るという。

### その併

個人の宗旨を尊重し、参加の強制はしていない。 んだ段階で福王子神社の氏子として認められ、祭礼に関わることができる。しかし、「福王子地区では、旧住民と新住民(入り人)の区別はあまり見られない。 町内に住

辰太鼓と一緒に町内を回る。 なお、子供神輿は福王子神社の神輿巡幸とは別行動をとっており、福王子子供庚

(福持 昌之)

## **滝鉾**(鳴滝地区)

## **以**

の三地区に分け、それぞれの地区が持ち回りで「鉾宿」を担当するようになってい、「明滝村では、昭和五十四年(一九七九)より、おおよそ北から南へA・B・C王子神社の氏子として「鳴滝村奉賛会」を組織し、剣鉾を保有・守護している。せた範囲が、おおむね江戸時代の山城国葛野郡鳴滝村にあたる。これらの地域が福現在の右京区の中で、「鳴滝」を冠した町々および太秦三尾町、太秦中山町を合わ

各地区から二名ずつ選出され、六名で運営している。を決めている。それ以前の鉾宿は氏子総代の家で行っていた。奉賛会の氏子総代は、る。鉾宿となる家は特に決まっておらず、その地区の氏子総代が周旋して当年の宿

で見た目も新しいので、文政年間の物とは考えづらい。

倉 錺師吉兵衛」によって製作されていることがわかる。ただし、現在の錺は大型剣鉾の由緒は不明であるが、錺の箱書きによれば、文政三年(一八二〇)に「高

鉾宿前に立てられる。古い棹は「練習用」とのことである。箱書によれば、昭和六年(一九三一)の再調である。棹は新旧二本あり、どちらもたのかは不明である。吹散は、赤地に金糸で十六弁菊と飛龍の意匠が施されている。4年子大明神」の文字が入る。錺の意匠は飛龍であるが、なぜ飛龍が選ばればは一基あり、剣の茎の銘には片面のみ「前」とある。錺受は額の形で、表裏と好は一基あり、剣の茎の銘には片面のみ「前」とある。錺受は額の形で、表裏と

ていた時期の特定などはできなかった。中でも、鉾差しを見たことがあるという人と、ないという人に分かれており、差し中でも、鉾差しを見たことがあるという人と、ないという人に分かれており、差し祭半纏が残っているので、かつては剣鉾を差していたと思われる。ただ、年配者の乗せられて巡行している。しかし、古い箱の中に三組の差革や、差し手の物らしい乗せられて巡行している。しかし、古い箱の中に三組の差革や、差し手の物らしい

白で「飛龍」と染め抜かれている。の計三点あった。祭半纏は、背に紺地にの計三点あった。祭半纏は、背に紺地にの計三点あった。がのが一点が出点がでは、地元では「胴巻き」と呼ばれ

## 鉾祭りの次第

りを設える。この間に、かつての村の境や子供神輿を鉾宿に運び、午前中にお飾まず鳴滝川西町の倉庫に保管してある鉾田鳴滝村では、大祭一週間前の日曜日田鳴滝村では、大祭一週間前の日曜日



論権 議議地区の鉾宿の祭壇(本多健一、平成 24.10.1

提灯を掲げる。その後、鉾宿に交替で誰かが詰める。居に二本の計八本である。また、村の中心にあたる鳴滝本町の竹村造園前の辻には居王子との境界に二本、常盤との境界(中道・蓮花寺町)に二本、それに福王子神社鳥界などに「御弓竹」(御斎竹」の転訛か)を立てる。具体的には高雄との境界に二本、

大祭前日の土曜日が宵宮であり、先の辻から福王子神社にかけての沿道には露店大祭前日の土曜日が宵宮であり、先の辻から福王子神社にかけての沿道には露店る。剣鉾が鉾宿に戻った後、翌日に片付けを行う。

### 参えし

ら来ていたともいわれている。たのは昭和二十五年ごろとのことである。また、かつての鉾差しは高雄(梅ヶ畑)からは小規模ながらも祭りは復活を始めたが、居祭りが多く、本格的に巡行しだしかきによれば、戦前は鉾を差していたが戦時中は途絶えたという。昭和二十年頃

## トウヤ飾り

剣鉾と並んで、子供神輿も安置し、供物を供える。門先には剣鉾の棹を二本立てる。吹散を掛け、その前に剣鉾の鉾頭を飾る。その前に供物を供え、賽銭箱を置く。

### その併

取り壊す際に、古文書類の多くを処分してしまったとのことである。旧鳴滝村には古文書などはほとんど残されていない。かつてあった村の集会所を

太鼓は平成十二年に発足し、現在に至っている。毎年、十月になると、鳴滝子供太鼓の練習が始まり、祭礼当日に披露する。子

(本多 健一)

## 山越鉾(山越地区

### 概要

域には、その流れを汲む造園業者が多い。が形成されたが、鳴滝・福王子・山越の三か村で西組を組織した。現在も、この地が形成されたが、鳴滝・福王子・山越の三か村で西組を組織した。現在も、この地地区は、早くから植木職が活躍していたことが知られ、古くは慶安二年(一六四九)地区は、早くから植木職が活躍していたことが知られ、古くは慶安二年(一六四九)現在、一条山越道交差点から西へ向かう、府道二九号沿いに民家が集中する山越

はこの地区の十三軒からなる明神講で護持している。山越地区は、山越西町、山越東町、山越中町、山越巽町の四か町からなり、剣鉾

があしらわれている。で散は茶系の地に波と波濤が織りあらわされており、上部と中部に菊紋匠である。吹散は茶系の地に波と波濤が織りあらわされており、上部と中部に菊紋と銀で日月が表現されている。錺受は「福王子大明神」の神額で、受金は菊紋の意は銀色の波濤、上部は龍と同色の雲が添えられている。また、錺の最上部には、金山越地区の剣鉾は、錺は金色に輝く昇り龍が左右にあしらわれており、錺の下部

調するのが慣例であった。 鉾宿で剣鉾を飾っていた頃は、鉾宿が当たると、剣鉾を飾る部屋の畳と障子を新

茶所」と記した石碑があり、仁和寺との関係の深さがうかがえる。 覚隆法親王より土地を拝領して開山したと伝えられている。山門前に「旧御室御所(印空寺の創建は元禄元年(一六八八)、美濃国の立政寺の印空上人が仁和寺門跡

## 鉾祭りの次第

十月第二日曜日の「お出で」の日に、午前中は福王子神社で神輿の準備があり、

っている。 飾る。鉾宿の当番は、スルメと洗米を供える。スルメは、火であぶったものと決ま飾る。鉾宿の当番は、スルメと洗米を供える。スルメは、火であぶったものと決ま午後から印空寺で、鉾宿の当番と氏子総代(1 名)を含めた数名が剣鉾を組み立てて

印空寺へと戻る。その後、印空寺を会場にして明神講で直会をする。年前八時には福王子神社に集まり、神事に参列する。巡行終了後、午後五時頃に

鉾一式を次の鉾宿へ運んでいた。 勤する人が多く、午前九時頃には片づけを終了させている。かつては、この日に剣大祭の翌日をゴエンサイと称し、午前八時から片付けをする。月曜日なので、出

## 17.十食し

十二年から印空寺で行っている。 鉾宿は明神講の成員が輪番であたるが、剣鉾の飾り場および神輿の接待は、平成

を借りるという形になっている。一方で、明神講の成員が鉾宿を務める制度は残っており、飾りの場所として印空寺一方で、明神講の成員が鉾宿を務める制度は残っており、飾りの場所として印空やの場所と、その印空寺で鉾飾りを実施するにあたり、印空寺は法人として氏子に加盟した。その

る。 床の間の前に、剣鉾の鉾頭と、「福王子神社/山越村明神講」と書かれた赤い旗を飾ら床框にかけて、菰を敷く。そして、朱塗りの三方を置き、神酒、洗米等を供える。「印空寺の床の間に福王子大明神の神号軸を掛け、その横に吹散も掛ける。 床板か

### での.他

山越村明神講所蔵の「講宿覚帳」は昭和二年以降の「伊勢講之宿順」「明神講之宿

したが、愛宕講と同じく平成十四年まで続いた。となったことがわかる。また、伊勢代参は昭和二十三年から昭和四十一年まで中断となったことがわかる。また、伊勢代参は昭和二十三年から昭和四十一年まで中止」となったことがわかる。また、伊勢代参は昭和二十三年から現在に至るまで絶えることなく継承されてい帳」「愛宕講之宿帳」「伊勢代参之順」「地蔵盆宿帳」「氏子総代順」が記されている。

れ以前から宿制度があった可能性もあり、詳細は不明である。が、後述の「勘定帳」には大正時代に地蔵盆の経費支出の記事があることから、そが、後述の「勘定帳」には大正時代に地蔵盆の経費支出の記事があることから、そ

引き継ぎの際には杯を交わす簡単な儀礼があるという。によれば、氏子総代の交代は、毎年十一月十八日の「お火焚き祭」の日に行なわれ、き継がれており、一貫して任期が二年間であることがわかる。なお、地元の方の話「講宿覚帳」では、氏子総代は昭和十年以降の記載であるが、これも現在まで書

神講の記載もある。そのなかに、は、明治二十四年頃からの記録で、総代順や明は、明治二十四年頃からの記録で、総代順や明

七ニ托シテカケツギシタリ。カケツギ代金シテネズミガ見送ヲカミ大変損失シ田中政リシ時、什物當屋ニ預ケアリシガ、不幸ニ明治四拾弐年度、明神講當屋佐野丑之助ナ



印空寺の門前で神輿の到着を待つ(福持昌之,平成24.10.21)

とあり、明治四十二年(一九〇九)に吹散の鼠害とその修理の経緯が記されている。 弐円四拾九銭山越町中ヨリ割付ケテ直シタリ

(福持 昌之)

北路町・太秦京ノ道町・太秦御領田町・太秦三尾町・太秦中筋町・太秦宮ノ前町に 以前から両町が力をあわせて護持してきたという ているのは、 分かれた。そのなかで、現在、福王子神社秋季大祭にあわせ、 葛野郡村史二)。 旧仲野村は、 では中筋町を「西」、宮ノ前町を「東」と称して区別しているが、剣鉾については、 仲野地区は、 古くからの集落である太秦中筋町と太秦宮ノ前町の氏子である。 明治の頃は仲野村と呼ばれ、戸数は四十一戸であった『京都府地誌』 約四十年前に丸太町通が延伸した後に太秦開日町・太秦 剣鉾を保有し、

近世期に当時の仁和寺門跡から下賜されたものと伝えられている。 とを強く意識している方もいる。なお、町内で保有する鉾や古くから伝わる吹散は 全域が仁和寺領であったため、氏子の中には古くから仁和寺に年貢を納めていたこ 来となっており、この地に在所があったと伝えられている。また近世期には仲野村 地名の「仲野」は、仁和寺を開いた宇多天皇の外祖父にあたる仲野親王の名が由

鉾には名称はなく、町内の方も単に「鉾」と呼んでいる。 は小回りがきくとの理由で、平成二十四年は古い「菊」の錺を用いた。これらの剣 ある。ただし、後者の方が前者よりも一回り小さく、トラックに乗せて巡行する際 は吹散同様に近世期のものと考えられる。 のの二種類を有する。 仲野地区に伝わる剣鉾は一基だが、錺は「龍」を象ったものと「菊」を象ったも 古い錺は後者で、その詳しい製作年代は不明であるが恐らく 前者は四十年ほど前に新調されたもので

を利用して保管している。 錺受は、両面に「福王子神社」と記された神額で、一種類しかない。また棹も一 宮ノ前町に住む氏子の一人がガレージの天井に建材の塩化ビニール管 吹散は二流保有しており、 そのうちの一流が近世期のも



仲野地区の剣鉾(溝邊悠介, 平成24.10.14)

村」と記されている)。ただし「本物」は、前述した近世期の吹散であると考えている氏 のである。 子もいる。 描かれた吹散を使用している(表は菊の紋に龍の絵柄、裏は「祭神斑子皇后 現在は秋季大祭の時にも出していない。現在は、平成に入ってから新調された龍が 菊の紋の下に二本の線が入っているものが古い吹散で、 父君仲野親王御在所

## 鉾祭りの次第

ちは、 た人たちに食事を用意する。 町の十軒ほどと太秦宮ノ前町の四、 トウヤで剣鉾を飾り、 鉾宿のことを「ホコトウヤ」という。平成二十四年は、十月十一日 (火) お祝いとしてホコトウヤに御献酒を持参し、 献饌(洗い米・塩等)の準備を行った。準備に際して、太秦中筋 五軒から、 約二十名が集まった。集まった人た ホコトウヤは手伝っていただい に、 ホコ

づけを終える。その後、 ろから米を炊いて作る。巡幸が終わると、午後四時半頃から三十分ほどの間で、片 は、 そのため錦市場で購入した鯖を大祭の前日に下拵えし、大祭の当日は、 大祭の日、仲野では、ホコトウヤが巡幸列の接待に鯖寿司を用意するのが恒例で、 この時に神輿舁きも招いていたという。 御献酒を供えた人たちをホコトウヤに招き、接待する。昔 午前九時ご

日に実施した。 (後日、ホコトウヤで「足洗い」と称して直会を行うが、平成二十四年は十月十八

### 金字上

うか事前に確かめていたという。に、剣鉾を差す予定の場所へ五メートルほどの棒を持って行き、差しても安全かどに、剣鉾を差す予定の場所へ五メートルほどの棒を持って行き、差しても安全かど組で肩に担いで巡行し、差せる場所では差していたり。大祭の一週間前くらい現在、剣鉾はトラックに載せて巡行しているが、剣鉾を差していた頃は、二人一

ると翌年は最後尾 (六番目) になる。 なお、トラックでの巡行に際しては、各鉾の順番は毎年繰り上がり、先頭までく

## トウナ館し

った等の事情で、実際に鉾を飾ることができる家は数軒になっている。減った。鉾宿の順番は決められているが、家の改築により飾る場が確保できなくなかつては、太秦中筋町と太秦宮ノ前町で三十軒ほどあったが、今は二十軒ほどに

は担うことができないという。年先まで決定しているが、ホコトウヤを担うはずの家にその年、不幸があった場合から両町の氏子が集まって準備を始める。このホコトウヤの順番も、くじにより五、現在、ホコトウヤは、中筋・宮ノ前両町交互に担っており、秋季大祭の一週間前

### その針

また、剣鉾に毎年保険を掛けてもしもの時のために備えているが、それはホコトウ剣鉾に関する補修・新調等は、旧の村民だけで決定し、維持・保管を行っている。

マが負担している<br />

(鈴木 耕太)

## **常盤鉾**(常盤地区)

### 概要

一十五戸であった(『京都府地誌』葛野郡村史二)。 常盤鉾を護持するのは、常盤地区である。明治の頃は常盤谷村と呼ばれ、戸数は

況にある。 現在、常盤鉾は、常盤地区の鉾株を持つ十軒が輪番によってのホコヤド(鉾窟)を現在、常盤鉾は、常盤地区の鉾木を持つ十軒が輪番によってのホコヤド(鉾窟)を 現在、常盤鉾は、常盤地区の鉾木を持つ十軒が輪番によってのホコヤド(鉾窟)を 現在、常盤鉾は、常盤地区の鉾木を持つ十軒が輪番によってのホコヤド(鉾窟)を 現在、常盤鉾は、常盤地区の鉾木を持つ十軒が輪番によってのホコヤド(鉾窟)を



軒が記されている。 この鉾株の家々は、 があり、宿順に十七 年の「鉾株」の名簿 なかに、昭和二十三 神社の氏子であった もともと全て福王子

宮の氏子である鉾株の家のうち八軒は、西の仲野村から常盤村を貫く村中の道沿い 幡宮は、明治二十二年頃に木嶋座天照御魂神社(蚕ノ社)に合祀された天王社の跡地 い年には、それをつけるという。 たが、それは額に「天王社八幡宮」と記したものであり、 に密集している。 で、縦五尺、横二尺五寸ほどの台石が残っていたものを有志が祀り、その後、 一十八年に蚕ノ社から奉遷したものである『常磐野郷土史』。現在、この天王社八幡 昭和三十年代に、福王子神社と天王社八幡宮に氏子が分かれた。この天王社八 なお、 昭和五十一年に剣鉾を修繕した際、 福王子神社の祭礼に出な 錺受のスペアを作成し 昭和

だけでなく、その弟も参加していた。 る。ただし家に不幸があった場合は参加しない。平成二十四年は、ホコヤドの主人 剣鉾の組立ては、巡行の六日前の月曜日に行う。鉾株の家から男性(主人)が集ま

をいただき、 いでその妻、 剣鉾を床の間に飾ると、ホコヤドの主人が、剣鉾に対して二礼二拍手一礼し、 和やかな直会へと移る。 鉾株の家の主人たちが順に拝礼する。その後、 机を囲んで杯で御神酒

> 神事のために、福王子神社の神職が常盤地区に来るので、特別に剣鉾も参列して、 るようにする。トラックの荷台は、 鉾頭を載せる。 緒にお祓いを受けた。 巡行前日の土曜日には、 剣鉾の向きは床の間に飾っていた時の表側が、トラックの後側にな ホコヤドの主人とその弟が、軽トラックの荷台に剣鉾の 紅白幕で飾る。この日の午後五時、 子供神輿の

輿に奉仕する集団と

コヤドの集団は、

神

剣鉾を護持するホ

ドが管理する文書の

は別である。

ホコヤ

お、 コヤドの主人が常盤村奉賛会の会長であったため、そのように分担したという。 巡行当日は、主人の弟がトラックを運転し神社へ向かった。平成二十四年は、 巡行の後は、剣鉾はトラックに載せたままにしておく。 な ホ

のホコヤドが喪中であったため、 鉾を箱に片付け、 の日は受け渡しの儀礼がなく、片付けはホコヤドの主人と弟の二人だけで行った。 巡行翌日を「ゴエンの日」といい、本来はその日に鉾株の家の主人が集まり、 次のホコヤドにそれらを受け渡す日であった。平成二十四年は次 喪が明けるまで受け渡しを控えた。そのため、 剣

### 鉾差し

年から昭和二十九年にかけて、毎年、鉾差しを二人頼んでいることが記されている。 そのうち、昭和二十九年は鉾差し二人に対し、千五百円を支払ったとあった。 鉾差しについて詳細は不明である。ホコヤドが管理する文書の中に、 昭和二十三

## トウヤ飾り

的に言われているわけではないが、 川のもの」を供える。 ものには触らないという。 剣鉾は、床の間に飾り、その手前に祭壇を作り、鯛や御神酒、 なお供物は主人の妻が用意する。 女性が触ることを気にする人もいるので鉾その 女性は、 洗米、塩、 禁忌があると具体 「山海畑

### その他

今回のホコヤドの主人が用意した。 前述の供物や弁当などは、ホコヤドが自費で準備している。巡行の際の紅白幕も

秦 和也) 享和!

安永三年 宝暦五年

一七七四)

天明六年 年

一七八六) 八〇二)

天保七年

八三六) 二七

九月 九月 九月 九月 九月

寺家文煥 寺家幸寛 寺家亨謙 寺家最珉 寺家幸秀 寺家隆栄

文化十四年

**犀鉾の修理記録**(「屋鉾近代御修復年月」より)

(一七五五)

九月

## 3 その他の鉾

出で)の午前中に立て、還幸祭の日まで立てられるが、その期間中、毎日午前七時三 く、仁和寺の二王門に飾られ、神輿巡幸を迎える役割を果たす。犀鉾は、巡幸祭(お 十分の二王門の開門時に吹散をつけ、午後五時の閉門時に吹散を外す。 仁和寺が護持している鉾として、犀鉾がある。これは、巡行するための鉾ではな

を収納する木箱の蓋に ていたことがわかる。 礼鉾」と呼んでいる様子がうかがえる。しかし、 吹散を収納する紙箱に「祭礼鉾見送り」とあることから、仁和寺では 「犀鉾具」と墨書があることから、 江戸時代のものと思われる鉾本体 かつて「犀鉾」と呼ばれ

ある。

点

ような意匠の薄板の上に、十六弁菊紋と五三の桐紋を左右に配置している。 の身の下のほうに接合されている点も、珍しい。錺は、雲と三日月を組み合わせた 部にスリットが入ることなどは、剣鉾と共通している。一方で、剣の身の中ほどで 形に広がって、左右にも尖っていることや、剣全体が非常に薄いこと、そして中心 も菱形に広がった部分があることが異なる。また、錺受がないため、左右の錺が剣 屋鉾の形状は一般的な剣鉾と比較して特異である。まず、 八角形の台座が大小重ねられており、 台座の角から瓔珞が吊るされる。 剣であるが、

> 意匠は龍である。 棹は非常に太く、 黒漆塗りに輪宝紋と羯磨紋の飾金具が散らされている。

祭礼に使用されていたものと思われる。 録が記されている。それによると、十数年に一回、 修理の主体は寺家つまり仁和寺が行っていたことがわかる。おそらく、 「犀鉾具」と墨書がある木箱の蓋裏には 「犀鉾近代御修復年月」として、 何らかの修理が行われていたこ

この犀鉾は、寺院が護持して祭礼に出される点、 犀鉾(さいほこ)の音が祭鉾(さいのほこ)と共通する点など、非常に興味深い鉾で 剣鉾の剣と意匠が一部共通する (福持 昌之)

## 資料と記録

# 調査報告・論文・地域誌

西田直二郎『洛西花園小史』(積善社、 常磐野郷土史編纂委員会編『常磐野郷土史』(常磐野教育後援会、 一九四四年

小野恵美子『宇多野小史』私家版(一九七九年)

常磐野小学校創立十周年記念事業委員会編『常磐野小学校創立十周年記念誌』(常磐 野小学校創立十周年記念事業委員会、 一九八〇年





犀鉾の鉾頭(福持昌之, 平成23.10.18)

一九七四年

宇多野自治連合会編『寂光土 ―宇多野学区創立十周年記念誌』(宇多野自治連合会、 一九八四年)

『開山宇多天皇一千五十年御忌・弘法大師御入定一千百五十年御遠忌大法会記録』

(仁和寺真言宗御室派宗務所、一九八四年)

御室小学校・学区創立百十周年記念会編『御室:御室小学校・学区創立百十周年記 念誌』(御室福祉連合会、一九九九年)

上村和直「御室地域の成立と展開」(『仁和寺研究』四号、二〇〇四年)

剣鉾祭礼記録・古文書

沙門白慧撰『山州名跡志』(一七一一年) 狐松子撰『京羽二重織留』(一六八九年) 『雍州府志』巻三 (一六八六年)

秋里籬島 『拾遺都名所図会』巻三 (一七八六年)

『京都府地誌』葛野郡村史二(『史料 京都の歴史一四 右京区』平凡社、一九九四年)

「講宿覚帳」(山越村明神講所蔵、昭和二年~)

[勘定帳] (山越村明神講所蔵、明治二十四年~)

# 花園今宮神社

京都市右京区花園伊町 今宮神社 (花園今宮神社) 毎年十月第三日曜日

## 1 祭礼と由緒

地域の概要

花園 (ぎはなぞの) 社」又は「花園社」と称した。長和四年(一〇一五) 六四四)に仁和寺門跡、 病が京中に流行した折、託宣により創祀されたという(『百錬抄』)。寛永二十一年(一 今宮神社の祭神は素戔嗚命、 覚深法親王により本殿と拝殿、 あるいは「今宮大明神」ともいわれる。 末社が造営された。 の夏、 疫

町からなり、前者の母体は旧花園村、後者は旧安井村である。氏子域は西に北野 天満宮、北に福王子神社、南に山ノ内山王神社の氏子域と接する。 同社の氏子域は右京区花園の花園学区十八か町と、同区安井の安井学区十八か

構成される。その他、 ら神社役員を出す。 会という二つの組織からなる。氏子奉賛会は氏子域の任意の家からなり、 体は平成十四年(二〇〇二)以降に結成されている。 平成二十三年(二〇一一)段階の氏子組織は、大別して氏子奉賛会と若中神輿 児童たち、 京都花園道心太鼓のメンバーなどがある。 若中神輿会は氏子域の任意の男性(+五歳以上)七十名ほどで 今宮神社美鈴会という氏子域内の児童の母親で組織される 若中神輿会以下の団

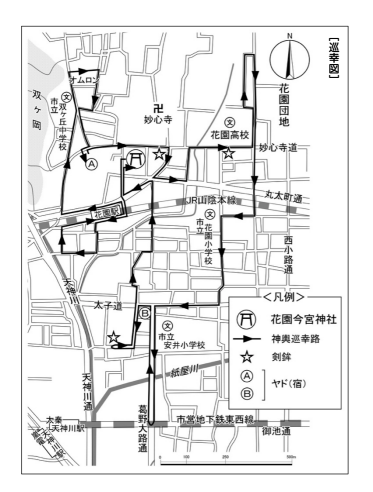
区東側の若者で構成される 「楠 (くすはな) 社中」、安井地区の若者で構成される 「郷 む花園地区西側の若者で構成される「祇(ぎ)社中」、今宮神社をはさんで花園地 でも若者組に相当する三つの「社中」が存在していた。すなわち、今宮神社を含 (ごう) 氏子組織の変遷の詳細は明らかでないが、戦後すぐの段階において、氏子の中 社中」である

> 継続が困難になり、 を再編成し作られたのが、 三つの社中は神事や祭礼の全てを取り仕切っていたが、若者の不足などにより 昭和四十一年 先の氏子奉賛会なのである。 (一九六六) に解散となった。これを機に氏子

前町と坤南町の十七軒で組織する「剣鉾会」が護持する一基(菊)、木辻町の一 当該地域における剣鉾は、平成二十三年(二〇一一)段階で三基存在する。 安井奥畑町の中沼家と安井北御所町の樫家で護持する一基(龍)である。

### 祭礼次第

過ぎになると氏子域の花園小学校、 行事がある。 祭の一週間前、 神幸祭は毎年十月第三日曜日に行われる。これを「おかえり」と称する。 祭礼の準備の多くは つまり十月第二日曜日には 「おいで」に行う。 安井小学校の児童等が母親に付き添われて神 「おいで」といって祭神を神輿に遷す 「おかえり」の朝、 午前七時



児童には学年別に色分けされた襷が渡される。社境内に集まりだす。境内にはすでに白い法被の若中神輿会の面々が準備を始め、

いをかけて巡幸し、正午までに神社へ戻ってくると、児童は解散する。ホイット」とかけ声を挙げながら進み、途中数か所で休憩をとる。午前中いっぱ鼓が先導する。若中神輿会の担当者と、児童の保護者たちが付き添う。「ホイット、花園地区と安井地区を巡幸する。行列は、青と赤の獅子二頭と台車に乗せた鋲太午前八時三十分、児童たちが舁く二基の子供神輿が神社を出発する。それぞれ、

午後五時に帰社する。それから後片付けが行われ、神幸祭は終了となる。神輿が神社を出発する。花園地区から先に巡幸し、次いで安井地区を廻ってから、昼の休憩を挟んで、本殿前で宮司と神社役員による神事が行われ、午後一時に

## 行列次第

神輿、ハイヤーに分譲した宮司と神社役員という次第である。 太鼓 (大太鼓・鉦・笛)、獅子二頭、軽トラックに乗った榊・鼻高面・幟・音頭取り、平成二十三年 (二〇一一) 時点の渡御行列は、トラックに載った京都花園道心

み物が用意されている。 また順路の各所には休憩用のスペース (公園などを利用) があり、町内会によって飲また順路の各所には休憩用のスペース (公園などを利用) があり、町内会によって飲ともに定められた順路を進む。まずは神社の西側の花園地区を中心にまわる。所々ともに定められた順路を進む。まずは神社の西側の花園地区を中心にまわる。所々とりは道心太鼓の囃子に導かれながら、「ホイット、ホイット」というかけ声と

れており、行列が到着すると、宮司による神事が行われる。にあたる。両家には「今宮大明神」の神号が書かれた掛け軸が祭壇とともに祀ら区では宮ノ上町の土手家(地図中A)、安井地区辻ノ内町の藤谷家(地図中B)がこれ 休憩所とは別に、「ヤド」と呼ばれ、行列を接待する特定の場所がある。花園地

園地区の東側を巡幸する。 東へ行き、木辻町の上田家に据えられた剣鉾(橋)の前で同様に神事を行うと、花東へ行き、木辻町の上田家に据えられた剣鉾(橋)の前で同様に神事を行うと、花その際、剣鉾の前では宮司と神社役員たちで神事が行われる。 ついで妙心寺通を土手家のヤドで接待を受けた後、行列は寺ノ前町の剣鉾(菊)の前を通過する。

う。次いで北御所町の樫家へ向かい、接待を受けて午後五時頃に帰社する。へ向かい、また接待を受ける。ここに剣鉾(龍)が飾ってあった場合は、神事を行安井地区に入った一行は、辻ノ内町のヤドで接待を受けた後、奥畑町の中沼家

## 歴史と由緒

中のエリアにも、同じようなヤドがあったものと推測できる。 中の若者宿であったと考えられる。ということは花園地区の東側、 理的にみて、 という。若者が祭礼に強く関与していたことは、 祭礼は三つの社中によって運営されてきた。祭礼にかかる費用も彼らが調達した 大明神の分霊を祀り、 者たちが集う「若者宿」であった、というのである。祭礼を担う若者の宿に今宮 ついての伝承からもうかがい知ることができる。すなわちヤドとは、 祭礼の由緒については不明な部分が多い。先述したように、 花園地区のヤドはかつての祇社中の若者宿、 その地域を代表する象徴的な儀礼が行われるのである。 神幸行列が接待を受けるヤドに 安井地区のヤドは郷社 昭和三十年代まで かつて、 若 地

る。 もの、 でいたとか、 でいたとので、 でいたで、 でいたでいで、 でいたで、 でいたで、 でいたで、 でいたで、 でいたで、 でいたで、 でいたで、 でいたで、 でいたで、 でいた

における居祭りとなった。稚児もいつしか参加しなくなった。
ラックに乗せての巡幸となった。剣鉾も巡幸に参加することがなくなり、各町内社中が解散すると、祭礼の形態も大きく変化する。神輿が舁かれなくなり、ト新調と同じ時にもう一台作って花園と安井それぞれで舁くようになったという。子供神輿はもともと一つだけで午前に花園、午後に安井、としていたが大神輿

## ② 剣鉾と組織

## 菊の剣鉾(剣鉾会)

## 

にあたり、平素は家並み順に回していく。 と呼ぶ)である。昔は二十数軒ほどで構成されていたが、転出などで減じたという。 と呼ぶ)である。昔は二十数軒ほどで構成されていたが、転出などで減じたという。 た剣と今宮大明神の掛け軸は、剣鉾会の会員が持ち回りで一年間保管する。 このた剣と今宮大明神の掛け軸は、剣鉾会の会員が持ち回りで一年間保管する。 このた剣と今宮大明神の掛け軸は、剣鉾会の会員が持ち回りでしまわれている。 しかし箱に入れた剣と今宮大明神の掛け軸は、剣鉾会員が持ち回りでしまが、転出などで減じたという。 と呼ぶ)である。 世紀二十数軒ほどで構成されていたが、転出などで減じたという。

## 鉾祭りの次第

を備え、剣鉾会全員で礼拝する。愛宕灯篭の横に設置される。鉾を立て終わると、その前に白木の台を置き、供物愛宕灯篭の横に設置される。鉾を立て終わると、その前に白木の台を置き、供物立ての準備を始める。倉庫から錺や吹散などの道具類を出し、組み立てる。鉾は祭礼当日の午前九時、妙心寺南門前の分離帯に剣鉾会のメンバーが集まり、鉾

び集合し、神輿行列を迎え、一緒に礼拝する。剣鉾を組み立て終わった後、神輿これが済むとお茶などで休憩して、いったん解散する。そして午後二時頃に再



妙心寺門前の分離帯に飾られた菊の剣鉾 (中野洋平, 平成 23.10.23)

が行われる。この時、剣や掛け軸が次の鉾宿に持ち込まれる。祭礼翌日の午前九時、鉾宿に剣鉾会が集まり、次の鉾宿に鉾を移す「鉾宿送り」が通過する時以外に剣鉾会としての行事はない。午後四時には剣鉾を片付ける。

### 差し

の時の衣装と「差革」がいまでも保管されている。が、以前は役員が剣鉾を持って厄払いとして行列の先頭に立っていたという。そ礼中に立てておく場所も、かつては鉾宿の前であったという。時期は不明である平成二十三年度(二〇一一)の段階では居祭りであり、剣鉾は差されない。祭

## トウヤ飾り

宿前に設置されていた頃は存在していたものと推測される。などの道具も持ち回りである。祭礼当日に特別に飾られるものはない。剣鉾が鉾明かりをつけ塩をかえて拝礼し、月二回ほど米もかえる。床の間に飾る際の三方鉾宿は一年間、剣と「今宮大明神」の神号軸を床の間に飾る。毎日水を換え、

### その他

いたものであったという。どの若者で構成されていた。菊の剣鉾はこのうち、寺ノ前町と坤南町で護持してどの若者で構成されていた。菊の剣鉾はこのうち、寺ノ前町と坤南町で護持してかつての楠社中は、今宮神社東側の寺ノ前町、坤南町、木辻北町、木辻南町な

会を愛宕講と呼んだという。に五月には愛宕山で軒数分の御札を買うことが務めである。ゆえにかつては剣鉾に五月には愛宕山で軒数分の御札を買うことが務めである。ゆえにかつては剣鉾(鉾宿にあたった会員は、正月に伊勢で剣鉾会全軒数分の御札を買い、同じよう

あるためだ、と説明される。理由として祇社中は神社のおひざ元に位置するため、剣鉾を持たなくても格式が理由として祇社中は神社のおひざ元に位置するため、剣鉾を持たなくても格式がまた、かつて祇社中の範囲であった今宮神社西側には剣鉾が存在しない。その

人名標」とあり、妙心寺はじめ坊院、町民の名と寄附金額が列挙され、最後に「維める箱の上蓋には、「今宮大明神/鉾/奉賛会」裏には「剱鉾幷見送修繕費寄附金とあり、妙心寺の坊院や町民の名と寄附金額が列挙されている。また錺や鈴を納吹散を納める箱上蓋の墨書には「天保十一庚子歳九月吉日/御見送修復御寄附」

七甲申九月十六日」とある。 時明治参拾貮年参月良辰新調之 南門前町中」とある。 剣の箱の蓋裏には 「文政

### 橘の鉾 (木辻町

## 鉾祭りの次第

毎年、町内の上田家(トゥヤ)に飾られている。 シぉコと呼ぶ)。普段は町内の倉庫にしまわれている。祭礼では差されず居祭りで、 木辻町の全体で護持している、 橘の錺がついた剣鉾(橘鉾ではなく、ホコあるいはケ

道に面した店の間に、 剣鉾の諸道具は 「おいで」の時に町内総出で倉庫から出され、 当屋飾りとともに剣と「今宮大明神」と書かれた神号軸が 上田家の妙心寺

終わると解散し、午後三時ごろに神輿を迎える。礼拝と接待を済ませ、 を移す。この際、 ると直ちに剣鉾と当屋飾りは解体され、倉庫に片付けられる。 「おかえり」の当日は午前九時から町内の面々が集まり、 剣は棹に取り付けられ、 車のついた台座に設置される。 上田家の軒先に剣鉾 神輿が去

七)以前の花園大学が妙心寺にあった頃は、 台車に乗せ、 かつて木辻町の鉾は神輿とともに巡幸していたという。昭和五十二年 とも言われている。 それを曳いて巡行幸した。現在は巡行していないが、いつか復活さ 次第に差し手がいなくなり、 その応援団に頼んで差してもらって いつしか棹を短く切って (一九七

町内の「藤原」「小槻」「笹井」の三家と持ち回りで務めていた。しかし改築など によって、建屋に鉾を飾るスペースがなくなり、自然と上田家へ固定されていっ 毎年木辻町の上田家に飾られる。これをトウヤという。トウヤはかつて、同じ



が置かれ、 餅や野菜などの供物が備えられる。

れ、「今宮大明神」の神号軸、

吹散、

鉾頭が飾られる。その前には白木の台と三方

窓には橘の紋が入った幕が張ら

設置場所は妙心寺通りに面した店の間である。

### その他

仁和寺から貰い受けた、という伝承がある。 この鉾は、かつての楠社中のうち、木辻北町、 木辻南町が護持した剣鉾である。

## 龍の鉾 (中沼家・樫家)

伝来の経緯は明らかでない。箱の墨書から、剣は嘉永三年(一八五〇)に新調さ の中沼家と、同地区北御所町の樫家が一年交代で護持している。 れたことがわかる。 差されず、鉾頭のみ玄関先(中沼家が経営する会社の門前)や、玄関(樫家)に飾られる。 龍の錺がついた剣鉾(龍鉾ではなく、ホコあるいはケンホコと呼ぶ)は、 祭礼においては 安井地区奥畑町

### 祭礼次第

吹散だけが樫家に保存されている。 平成二十三年(二〇一一) 時点で、 この年は樫家の番であったため、 鉾の諸道具は中沼家が保管しており、棹と 九月中に諸

飾らない。それから毎日朝晩水をかえ明かりをともしてお勤めをする。住民の手伝いはない。これは中沼家も同様である。棹と吹散は破損が著しいため、道具が中沼家から運ばれ、「おいで」から玄関に剣頭を飾った。中沼家や他の地域

き度す。った飲み物を振る舞い、礼拝する。神輿が去るとすぐに片付け、後日中沼家に引った飲み物を振る舞い、礼拝する。神輿が去るとすぐに片付け、後日中沼家に引く祭礼当日、神輿が訪れるのは午後四時ごろである。神輿を迎えると用意してあ

### 鉾差し

たようで、差革も残っているのだが、それを記憶する人はいない。 かつては鉾頭だけを担いで祭礼行列に参加していた。それ以前は棹に差してい

## 「二十館し

で使用した法被なども飾られる。号軸が飾られ、鉾頭の前には三方に載せた供物が置かれる。その他、かつて祭礼号軸が飾られ、鉾頭の前には三方に載せた供物が置かれる。その他、かつて祭礼(鉾を飾る家を鉾宿という。台座につけた鉾頭、その後ろに「今宮大明神」の神

で護持することになり、さらに本家の転出によって現在の樫家に鉾宿が移った。あり、分家筋にあたる現在の樫家ではない。次いで中沼家も転出し、樫本家のみ家が筆頭であったが、転出したため二軒となった。ただしこの時の樫家は本家で鉾宿は、かつて三家あった。海老名家、樫家、中沼家である。その中で海老名



樫家の玄関に飾られた龍の鉾(中野洋平, 平成23,10,23)

なゝ。 後に中沼家が戻ってきたため、現在の二軒になっている。鉾宿の由来は明らかで

### その他

の図柄が彫り込まれている。

でされている。錺は現在のものと形態が異なり、白波をかたどった合金の板に龍用しなくなった古い剣と、それとともに使用されていたと考えられる古い錺も保政八年戌九月十六日 安井邑」と墨書がある。また中沼家には、破損したため使剣の箱には「嘉永三年戌之極月 新調之」とあり、錺を入れる箱の裏には「文安井には、剣鉾のための「鉾田」という田があったという。

## ④ 資料と記録

## 古文書類

剣鉾会の鉾宿には、共有文書八十点ほどが保管されている。

(中野 洋平

## 城南宮 城南祭

京都市伏見区中島鳥羽離宮町城南宮(平成二十二年は十月十七日)毎年十月第三日曜日

## ① 祭礼と由緒

地域の概要

大主まいした。 大主まいした。 大三郎の民子域は、旧京都市街の南側に広がる上鳥羽村(上鳥羽村・塔森村)、下鳥羽の 大三郎の民子域は、田京都市街の南側に広がる上鳥羽村(上鳥羽村・塔森村)、竹田村の旧三か村域にほぼ該当する。 上門集落は、京都一大阪を結ぶ重要な交通路であった大阪街道沿いに発達し、南北 は農業を主としつつ、地の利を生かして京都市街と旧伏見市街の中間地点に が四キロメートルに及ぶ街村景観を示す。旧京都市街と旧伏見市街の中間地点に が画宮の氏子域は、旧京都市街の南側に広がる上鳥羽村(上鳥羽村・塔森村)、下鳥 大主まいした。

多かった。

多かった。

東先に水害の際の移動手段となる舟を吊っていた民家も見できるし、かつては、軒先に水害の際の移動手段となる舟を吊っていた民家もだきかったのである。敷地をかさ上げして石垣で養生した水防家屋が現在でも散ださかったのである。敷地をかさ上げして石垣で養生した水防家屋が現在でも散たきかったのである。敷地をかさ上げして石垣で養生した水防家屋が現在でも散にまかった。大阪街道自体も、旧天神川によって形成された微高地を鴨川、桂川が合流する同地域は水運に適してはいたものの、水災害に悩まされ

京都と奈良を結ぶ国道二四号をはじめ、名神高速道路、阪神高速八号京都線とい、現在も京都への物資の出入り口として、京都と大阪を結ぶ京阪国道(国道一号)、



進む。江戸時代中期に著された『京都御役所大概覚書』に「一鳥羽城南神宮、それが後に周辺集落の産土として信仰を集め、江戸期を通じて、社殿等の整備

地域の人々の信仰を集めた。

・対」とあり、明治期の上鳥羽、三栖を除く下鳥羽、竹田の三か村という広大な中島村・竹田村・上鳥羽村・塔森村・石倉村・北川原村・下鳥羽段ノ上村、〆七田村内東洞院筋伏見竹田口下鳥羽段上村、塔森、上鳥羽村上之口迄、氏子村々、神輿二基并金麻、御出九月十三日、神事同月廿日、神幸道筋、中嶋村領内より竹

#### 万本が質

ことがわかる。 
ことがわかる。 
ことがわかる。 
と称されており、同時期には神輿と氏子の対応が現在と同様の格好となっていた 
すの構成が再編されたのであろう。文政十年(一八二七)九月に出された文書に 
すの構成が再編されたのであろう。文政十年(一八二七)九月に出された文書に 
されば、三基の神輿とされる。安永五年(一七七六)に神輿が新調され、それま 
神輿は上鳥羽の神輿とされる。安永五年(一七七六)に神輿が新調され、それま 
神輿は上鳥羽の神輿とされる。安永五年(一七七六)に神輿が新調され、それま 
神輿は上鳥羽の神輿とされる。安永五年(一七七六)に神輿が新調され、それま 
神輿はとがわかる。

祭礼当日(平成二十二年調査)の次第概略を記す。

年前九時より本殿前で祭典執行、その後、神輿舎(本殿に向かって右側)において 大野の周りを一周してから神社を出立する。神輿の出立に際して、雅楽が演 を受ける。続いて拝殿において待機している雅楽奏者(四名)に対しても清祓が行われる。年前十一時四十分に、祓所において、松神輿の舁き手が清祓 が、拝殿の周りを一周してから神社を出立する。神輿の出立に際して、雅楽が演 が、拝殿の周りを一周してから神社を出立する。神輿の出立に際して、雅楽が演 大野の高りを一周してから神社を出立する。神輿の出立に際して、雅楽が演 大野の清祓が行われる。その後神輿に供えられた神饌が下げられ、神輿舁き出し 大野であったと推測されるが、現在は巡幸には参加 大神輿の清祓が行われる。その後神輿に供えられた神饌が下げられ、神輿舁き出し 大田、本殿に向かって右側)において

巡幸路はそれぞれの氏子地域を巡るが、昭和三十年あたりまでは、三基の神輿

は一緒に同じ巡幸路を巡っていた。

を七〜八本帯びさせ、餅をどんどんと勧め、客の腹がふくれるにしたがって、一氏子の家々で大量の餅をついて客を接待したことに因む名である。客の腰に手杵かつて城南祭は、餅祭、または血祭と称されていたという。餅祭というのは、

本ずつ抜いたというのである。 このことは、「腹あしき僧も餅食 へ城南祭」(蕪村)、「居直れば又 へ城南祭」(蕪村)、「居直れば又 へ城南祭」(蕪村)、「居直れば又 とと、俳句の季語として使われ をと、俳句の季語として使われ をの由来は、日頃の水争いがこ の日に暴発することで喧嘩が絶 えなかったことによるらしく、 かつての神輿渡御は荒々しいこ とで有名であった。

### ② 剣鉾と組織

基ある。現在は居祭りであり、 祭礼当日の朝、本殿前(向かって 祭礼当日の朝、本殿前(向かって 行態に並て置かれ、神輿巡幸終 了後に撤収される。剣鉾の形状 は三本とも似通っており、本体 に記年はないものの、箱書に昭 和十三年三月新調とあることか



本殿前に飾られる剣鉾。左から松竹梅(村上忠喜、平成 22.10.18)

の剣鉾は紫である。 吹散の色もそれぞれに、松の剣鉾は緑、竹の剣鉾は朱、梅部のデザインがそれぞれ、松、竹、梅であり、神輿(松神輿・竹神輿・梅神輿)に対応しを象り、吹散にも同じく三光の御神紋があしらわれている。神額はない。棹部上と考えられる。剣下の錺はいずれも、雲に城南宮の神紋である三光(太陽 月、星)

のは がれない。 剣鉾が巡行していた記憶はなくなってしまったが、かつては神輿に先がけて巡 がれない。 剣鉾が巡行していた記憶はなくなってしまったが、かつては神輿に先がけて巡 がれない。 剣鉾が巡行していた記憶はなくなってしまったが、かつては神輿に先がけて巡 がれない。 剣鉾が巡行していた記憶はなくなってしまったが、かつては神輿に先がけて巡 がれない。 剣鉾が巡行していた記憶はなくなってしまったが、かつては神輿に先がけて巡 がれない。 剣鉾が巡行していた記憶はなくなってしまったが、かつては神輿に先がけて巡 がれない。 剣鉾が巡行していた記憶はなくなってしまったが、かつては神輿に先がけて巡

### )資料と記録

調査報告・論文・地域誌

城南文化研究会『城南』城南宮、一九六七年

(村上 忠喜)



「祭礼図」(複製・部分/城南宮奉納絵馬 村上忠喜、平成22.10.18) 全図は「論説編」参照

### 由 例祭 (鞍馬火祭)

由岐神社 京都市左京区鞍馬本町 毎年十月二十二日

#### (1)祭礼と由緒

地域の概要

住民の多くは林業を主たる生業としてきた。 北における物資運搬の中継地となり、「船のない港」と称された。地域の面積はお 丹波・近江を結ぶ鞍馬街道の要衝として、 や産物を商う者、あるいは薪や炭の集散地として、それらの生産・流通に従事す よそ二十四平方キロメートル。うち九十八・九パーセントは山林であり、 る者が暮らしてきた。 鞍馬は京都盆地の北部に位置する、都市近郊の山間地域である。 往時は人の往来で賑わうとともに、 また、鞍馬寺の門前町として旅館業 京都と若 かつて 洛

叡山電鉄)が開通して、 や大阪から働き手として移り住む者があり、 などの方法で、板、管、棒、線などに加工する仕事)が建設されたことによって、 れるようになった。 明治時代には、鞍馬の地に伸銅所(現・三谷伸銅株式会社:銅や銅の合金を圧延や押出し 鞍馬と出町柳間でバスの運行が始まり、続いて昭和四年には鞍馬電気鉄道(現 山間の鞍馬と市街に近い出町柳は、 地域の人口が急増した。大正時代に わずか三十分程で結ば 京都市内

展など、社会環境の変化に応じて、地域に暮らす人々の就業形態ならびに生活様 昭和三十年代に始まる高度経済成長、エネルギー革命、 式は多様化していった。とりわけ鞍馬では、 産業離れが本格化していったという。 <sup>3</sup>れた木材の輸入自由化が大きな打撃となった。これによって地域住民の第一次 地域の経済発展や交通インフラの整備だけでなく、 昭和三十年代後半から段階的に進め 電気・ガス・水道の整 モータリゼーションの進 備

> 仲間、 に分かれている。 仲間は規模が大きく上・中・下に分かれている。また脇仲間も上・中・下の三つ 間」という。 衆 の四地域に分かれており、町は向かい合う十軒前後でまとまりを形成している (世 岩仲(岩上町と仲町)、上在地(かみざいち)、 からの組織があり、これは七つの集団に分かれている。すなわち、大物(おおぞう) 帯数の増減とともに変化しているが、十三町であった時期が長い)。 また、「仲間」 という古く 鞍馬川流域の街道筋には南北約一・五キロメートルにわたって、現在二百十七 (だいくしゅう) 仲間、 (人口五百九十四人)の家が点在している (平成二十二年国勢調査)。行政町名は鞍馬本 名主(みゅうしゅ)仲間、 各仲間は世襲されており居住地はある程度まとまっているが、 鞍馬には地縁組織としての「在地」と「町」がある。 太夫(たゆう)仲間、脇(わき)仲間であり、総称して「七仲 宿直(しゅくじき)仲間、 中在地(なかざいち)、下在地 僧達(そうだち)仲間、 在地は北から (しもざいち)

を祀っているが、これは文化十一年 (一八一四) 大己貴命と少彦名命を祀り、これを由岐大明神と総称する。相殿には八所大明神 にここに遷座され、現在に至ったものである。 鞍馬寺の山門を上がったところに鎮座するのが由岐神社であり、 の鞍馬寺大火の際、 主祭神として 山上から仮

#### 祭礼次第

奉する。 神それぞれの神輿を、 行列に拠るものである。 行されるが、 ず、十月十六日に宵宮祭が行われる。神幸祭と御旅所神事は、 祭礼は、宵宮祭、 別名 「鞍馬火祭」と称される由縁は、 神幸祭、 御旅所まで巡幸するもので、 本来、 御旅所神事、 七仲間が山門前に集まり、 還幸祭、 この日の夜に出される松明の 直会によって構成される。 松明のほか鉾や太鼓などが供 由岐大明神と八所大明 同月二十二日に斎 ま

である。 鞍馬の鉾は、他所の剣鉾と同様の「一本鉾」 「四本鉾」がある。いずれも先端の鉾頭は、 本稿では基本的に猿田彦と記し、 猿田彦の面をつけた鉾があるが、これはいわゆる剣鉾ではないた 区別する。 いわゆる剣鉾の特徴を供えたもの のほか、三本の添え柱を伴う大型 翌日に還幸祭が行われて例祭は

終了となる。

などの鉾仲間関係文書がある。 史資料館架蔵「大惣仲間文書」、「杉本宗徳家文書」、「松本浄一家文書」 礼行事集成刊行会編『日本祭礼行事集成』第四巻所収史料や京都市歴 第・祭祀組織については、井上頼寿『京都古習志』(「カロ0年) に詳し の全体については別書を参考にしていただきたい。昭和初期の儀式次 今回の報告は、あくまで剣鉾を中心にまとめているため、この行事 特に近世における歴史的な状況を知る基本史料としては、日本祭

りに出かける。 員が集まって行う打合せや仲間ごとの話し合いによって、 ある。祭りの準備は、例年九月ごろから本格的に始まる。七仲間の役 参加者を募り、松明の材料となるツツジの枝と藤の根を近辺の山へ採 分担が決定される。そして、祭日が近づくと由岐神社の氏子全体から 現状の祭礼を知る上で踏まえておきたい次第については次の通りで 細かい役割

仲間の組頭など関係者が参列する。一連の祭りが無事に行われるよう 祈願する神事である。 十月十六日の午後八時、 由岐神社本殿前で宵宮祭が斎行される。各

綱を二点

下脇(しもわき)仲間も綱一点(下在地の分)を中心に飾る。

仲間が家の中と外に飾るのは、

持していない宿直仲間は金の幣帛、上大脇 (かみおおわき) 仲間は神輿の に立てる(平成二十三年は特別に、組頭の家で旧剣鉾が飾られた)。なお剣鉾を護 剣鉾は屋外に立てる。名主仲間は家内に大きな幣帛を供え、剣鉾は外 中心である。上大惣(かみおおぞう)仲間は家の中に吹散を中心に飾り、 は異なり、下大惣(しもおおぞう)・中大惣(なかおおぞう)・僧達・大工衆 れる仲間の拠点に集まり、鉾などの祭具を飾る。仲間によって宿飾り 神幸祭本日である二十二日は、午前七時頃から、「宿(やど)」と呼ば (岩仲と上在地の分)、中脇(なかわき)仲間は綱一点(中在地の分) 剣鉾や吹散(地元ではヘレンと呼ばれる)が

下大惣仲間の-山門下の諸礼での剣鉾(左より上大惣仲間の四本鉾、 大工衆仲間の一本鉾、 -本鉾、 中大惣仲間の-(福持昌之, 平成23.10.22)

する。その後、二社の神輿は車で山門下広場に運ばれる。祭が行われる。これには神職や各仲間の組頭をはじめ、氏子などの関係者が参列の日午前九時から、由岐神社本殿前で例祭、続いて二柱の御霊遷しを伴う神幸

境に上と下の二組に分かれて、各仲間へ挨拶にまわる。 年後二時頃から、由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。 有した。 由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。 年後二時頃から、由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。 年後二時頃から、由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。 年後二時頃から、由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。 年後二時頃から、由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。 年後二時頃から、由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。 年後二時頃から、由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。 年後二時頃から、由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。 年後二時頃から、由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。 年後二時頃から、由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。 年後二時頃から、由岐神社の宮司がそれぞれの宿を訪ねて、「鉾祓い」をする。

時間は仲間によって異なる。組頭は裃姿で手には手松明を持つ。「甲斐性松明」(カーそれぞれの宿に仲間が集まるのは、午後六時から七時半にかけてであり、その

イショマツ、もしくはカイショウタイマツと呼ばれる)は、男子が自分の甲斐性に合った大は、さまざまな職業の一番強そうな部分を集めたものだと説明される。腰には力士が纏う締め込みと下がりを付け、頭には向こう鉢巻を巻き、足には健脚の形がり姿」で参加する。鉾を扱う者の衣装は、しめこみ姿あるいは尻かがり姿で、がり姿」で参加する。鉾を扱う者の衣装は、しめこみ姿あるいは尻かがり姿で、がり姿」で参加する。鉾を扱う者の衣装は、しめこみ姿あるいは尻かがり姿で、がり姿」で参加する。鉾を扱う者の衣装は、しめこみ姿あるいは尻かがり姿で、がずれかに統一されているわけではない。また、参列する女性の多くは割烹着姿や和服姿である。

の宿に到着すると、次は中大惣仲間の宿から上大惣仲間へ向けて遣い(中の遣いの仲間の宿に向かって、松明を持った遣い(下の遣いの松明)が出発する。中大惣仲間午後七時過ぎに、「遣いの松」(ツヵイノマツ)がある。下大惣仲間の宿から中大惣

を出していたという。なお、各宿の太鼓や鉦は、遣いの松が通を出していたという。なお、各宿の太鼓や鉦は、遣いの松が通れる。以前は七度半の遣い(王度出向き、八度目の中程で合流する所作)を出いが出る。これは行列の出発のタイミングをはかるものとさると叩いてよい、とされる。





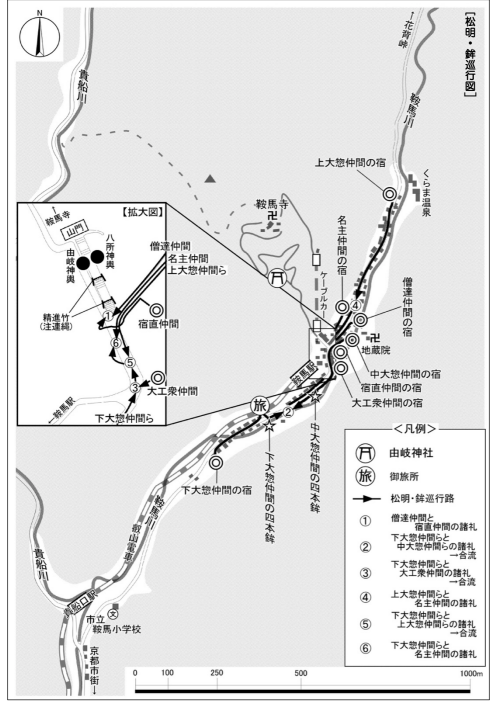
諸礼(青江智洋, 平成23.10.22)

午後八時頃、下在地では、下大惣仲間の行列が宿を出発する。この時、組頭のなお、僧達仲間の鉾は、諸礼のあと数名に担がれてすみやかに宿へ帰る。らお迎えするという意味合いが込められているという(詳細は「由緒と歴史」にて)。に到着するのを待つ。これは鞍馬寺に関わる仲間が由岐大明神の行列を鞍馬寺かに到着するのを待つ。これは鞍馬寺に関わる仲間が由岐大明神の行列を鞍馬寺か

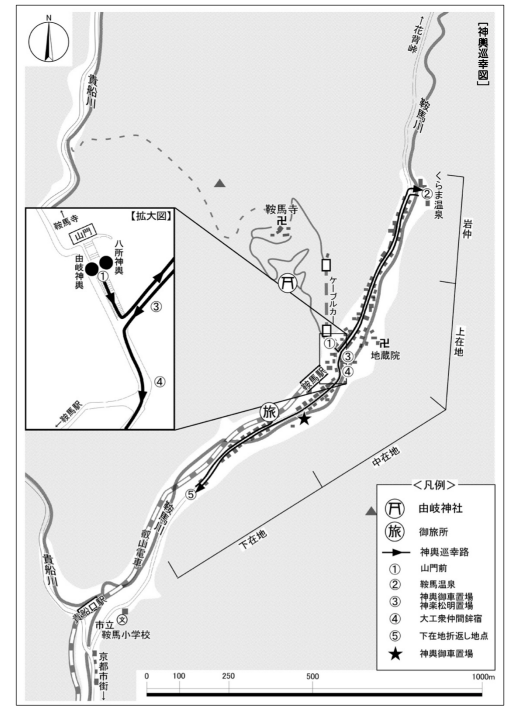
間であるといい、後述するように祭りの中では重要な役目を担っている。すぐ傍に太夫仲間がつく。太夫仲間は大惣仲間から別れた家筋の人々で組んざ

構えており、諸礼が行われ、二つの行列は合流して北上する。 下大惣仲間の宿からおよそ五十メートル北の十王堂橋あたりで下脇仲間が待ち

100 250 500 そして、 仲間がやってきて、最後の諸礼を行う(同⑥ 間が山門前の石段下に出そろった後に名主 段下で、 宿で諸礼を行うが 間と出会って諸礼を行い、合流する(同③)。 る(松明・鉾巡行図②)。次に立石前で大工衆仲 中大惣仲間らの行列と諸礼を行い、合流す を伐る。その後、行列が再び出発すると、 鳥居と神輿を安置する蔵に張られた注連縄 も同行する。注連縄を伐るのは太夫仲間で、 礼を行う(同⑤)。下・中・上の大惣仲間、 合流するまでに、 太夫仲間、 その頃、 合流した行列は、 下大惣仲間らの行列は、 注連縄伐りを行い、ここから四本鉾 上大惣仲間らの行列は山門前の石 下大惣仲間らの行列と出会い、 大工衆仲間、 上在地仲間らは、 由岐神社の御旅所へ立ち (同<u>④</u>)、 松明を担いで山門の石 下・中・上の脇仲 中大惣仲間らと 合流はしない。 名主仲間の鉾 諸



めに南下する。 や間が諸礼を行い、山門前に向かう。また、中在地では中大惣仲間と中脇仲間が諸礼を中な、山門前に向かう。また、中では、上在地では上大惣仲間と上大脇



だし、 段を上がる。 潮に達する瞬間である。一方、 に来るまで、 大工衆仲間の一本鉾だけは、 宿で待機する。 石段の途中で、 甲斐性松明が燃え盛る様子は、 一本鉾と四本鉾は役目を終え、片付けられる。 御旅所神事で役目があるので、 火祭りの興奮が最高 神輿が宿の前 た

> う。 う。 時、 方に結び替えられ、 の若者が一生に一度務める役目であるとい 習であるという。仲間の中から二十歳前後 ばれるもので、鞍馬における成人儀礼の遺 しがある。これは「チョッペンの儀」と呼 の前方端に若者がぶら下がり脚を開く慣わ には、 れを女性たちが持つ。また、 が持参した綱は神輿の後方に延ばされ、こ 神事の後、 石段を下りると、神輿は台車に載せら ブレーキの役割を果たした綱は神輿前 女性は綱を持って神輿を曳く役目を担 (地元では大棒 (だいぼう) と称される) 神輿は石段を下る際、 町内を巡幸する。 石段を下る際

門前祭が行われる (神輿巡幸図①)。 その際、

連伐りの儀式」

が行われ、

神輿に対して山

甲斐性松明が燃え尽きると、太夫仲間に

石段に張られた注連縄を伐る「注

神に、名主仲間の御幣は八所大明神に供え 下大惣仲間が奉持してきた御幣を由岐大明

に大工衆仲間の一本鉾を加えて 引き返して(神輿は再び順序が変わる)御旅所に向かう。 山門前からは神楽松明を各神輿の後ろに加え (同③)、さら (同<u>4</u>) 南へ向かう。そして、下在地の南端まで行 向かう (神輿巡幸図②)。そこで神輿の順序を 神輿は、 いったん北上し、くらま温泉に

入れ替えて南下する。

チョッペンを奉仕した者とその家族が 神には上在地と岩仲から、由岐大明神には下在地と中在地の神楽松明がそれぞれ 御旅所祭が行われる。この時の献饌は、 所の賑わいは深夜一時ごろまで続く。 安置されると、 衆仲間が鉾の鈴を鳴らし続けるなか、八所大明神と由岐大明神の神輿が御旅所 ?して奉奠する。 本来は七周半まわるものだったという。また、以前は八所大明 名主仲間が神輿に供える。 計十六本出ていたが、現在は各在地一本ずつ計四本となっている。 神輿舁きの若者たちが「三顧の礼」で到着の無事を祝う。 最後に、 「チョッペン酒」を振舞う。その後、 神楽松明が境内を三周半まわり、 各仲間の宿から運ばれてきたゴク(御供) 次いで 神輿に 御旅

れ、御霊が本殿へ遷され、一連の還幸祭が終了する。翌二十三日は午前九時から御旅所祭があり、二基の神輿は車で由岐神社に運ば

#### 行列次第

間と宿直仲間の組頭が二基の神輿を先導する。八所大明神の神輿、その後ろに由 仲間・下脇仲間の組頭が務め、 明が後に続き、その後ろは岩仲・上在地の保存会役員である。 入れ替わり、御旅所に向かう。 岐大明神の神輿が続くが、山門前から北上してくらま温泉で二基の神輿の順序は 神輿の巡幸列については、 各仲間が山門前に向かう行列については、 その後ろは下在地・中在地の保存会役員が続く。 上大惣仲間・上大脇仲間・名主仲間の組頭が先導し、岩仲・上在地の神楽松 下在地・中在地の総代、中大惣仲間・大工衆仲間・ 猿田彦が先頭で、鞍馬区長、 神輿の後ろには、 なお、八所大明神の神輿には、 「②剣鉾と組織」の項で記述する。 下在地 中在地の神楽松明が続 由岐神社宮司、 岩仲・上在地の総 由岐大明神の神輿 下大惣仲間・中脇 僧達仲

#### 田絹と歴史

の祭礼は、例年旧暦九月八日と九日を式日としていたが、明治の改暦にともないて迎えたという。鞍馬の火祭はこの故事に基づくものとされる。よって、近世期るにあたり、村人が松明を持って道中を供奉するとともに、葦のかがり火を焚い社伝によると、天慶三年(九四〇)九月九日、由岐大明神を鞍馬の地へ勧請す

十月二十二日と二十三日の両日に定められた。

要な点について以下簡潔におさえておきたい。川正が大正十五年(一九二六)に編纂した『鞍馬寺史』に詳しいが、とりわけ重することはできない。鞍馬寺の創建から大正期に至るまでの歴史については、橋馬寺領であったことから、当祭礼の歴史的変遷を知る上で鞍馬寺との関係を看過由岐神社は、かつて鞍馬寺の鎮守社という性格をもち、氏子区域の大部分が鞍

され、 馬村七組中」とあるので、江戸時代初期には成立していたものと考えられている。 その影響もあって、 七仲間は近世の鞍馬山を構成した十院九坊の組下に位置し、 と称していた『大惣仲間文書』。現在ではこのような組織秩序は維持されていない。 本家株では「講師」「法師」「称講」の順に昇進し、称講の最年長者を「一和尚 筋で構成する「若衆並」とに分かれ、さらに年齢順によって序列が定まっていた。 ようである。また、大惣仲間では本家筋で構成する「本家株」と次男以下の分家 宿直仲間、 昭和三十一年(一九五六)に鞍馬を襲った洪水で地域は多大な被害を受けた。 (一六八四) 三月二十七日付文書 (「鞍馬寺毘沙門天開帳ニ付」) の差出人として 「鞍 七仲間の成立時期については詳らかでないが、『華頂要略』 に収録された貞享元 青蓮院や鞍馬寺への夫役を務めて村を運営していた。このうち大惣仲間、 名主 (衆) 仲間は三仲間と呼ばれ、仲間の中でも特に権限を有していた 以後七年間は祭りが中止された(それ以前にも祭りが中止となった年 いずれの仲間も世襲

って各々の行事は少しずつ簡略化される。十二日、二十三日の二晩にわたっていたものを一晩で行うようにした。これによ祭りの内容を大きく改めて翌年から再興することとなった。祭りの日程も十月二はある)。その後、区長などが集まって議論を行い、昭和三十七年(一九六二)に

に三本の柄を加へて控へとし、四人して捧げ歩く」とある。初見である(「鞍馬竹伐と火祭」一九〇二年)。これには「剣鉾は普通の神事のものに更三十五年(一九〇二)に報告された村上文芽の見聞記にある記述が、管見の限り的変遷のなかで形成されたものなのかは明らかでない。四本鉾については、明治的変遷のの剣鉾は四本の棹で支えられているところに特徴がある。これは四本鉾(し

リの距離が近過ぎると鉾が前に倒れてしまい、反対に距離が離れ過ぎていると鉾と呼ばれ、左右の横棹については「テザオ(手棹)」「ヨコ」などと呼ぶ。オヤとカ(棹の下端に手持ち用の横棒が付属している)が「オヤ(親)」と呼ばれ、後の棹が「カリ」四本鉾は、四本ある棹をそれぞれ一名が担当して持つ。先頭を行く者が持つ棹



名主仲間の四本鉾の実演(福持昌之, 平成24.8.5)

一本鉾にはない。 れている。四本鉾には、鉾元(ほこもと)という役目の者がつき、差配をするが、オヤが自らの動作で鈴を鳴らすことは難しい。四本鉾は四人の力バランスで保た鳴らす際にはカリの者が勢い良く棹を突き上げるようにしなくては音が出ない。が後へ倒れてしまう。また、四本鉾の鈴は棹の後側に取り付けられており、鈴を

られる鉾」であるが、大雨の場合は出さない仲間もあるという。「ヘレン」と呼ぶ)を取りつけないこともある。一方、四本鉾は「神さんが乗ってことえ大雨であろうと必ず巡行に出す」という。ただし、雨の場合は吹散(地元では地元の古老によると、「一本鉾は巡行道を浄化する役目があるので祭礼当日がた

#### その他

これらの役員たちは、 財政面での負担は相当なものであったという。 助費などが挙げられる。 に用いる柴の切り出しにかかる費用、 文化観光資源保護財団から補助金を受けている。 て京都市登録無形民俗文化財となり、 長、副区長、そして四在地から四名ずつ計十六名が選出される神事世話役がある。 存会以外にも鞍馬の四在地から一名ずつ選出される氏子総代、由岐神社の護持会 定めた。平成十二年の会則改正以降、 六三)に発足した。 しているという。 一名·庶務一名)、監査二名、 鞍馬火祭保存会は、 保存会が発足する以前は鞍馬火祭奉賛会で祭りを運営していた。当時は町役総 (区長) が奉賛会の代表として火祭り一切の指揮を執っていたが、仕事の多さや 同時に会則も整備して会員や役員の資格・任務などについて およそ一年間にわたって様々な役割を務めることになる。 火祭りの保存と振興を活動目的として昭和三十八年 以前に比べると、近年では材料調達にかかる費用が増大 顧問(由岐神社宮司・責任役員・区長)で構成している。 現在は祭礼にともない公益財団法人京都市 会長一名、 接待費、祭具の維持・修繕費、 昭和五十八年に 副会長一名、 祭礼費用の用途としては、 理事四名(うち会計 「鞍馬火祭」とし 各種松明補

など地域外の者の協力を得ている。(祭りには観光客の案内や警備が必要であるため、警察官やボランティアの学生)

も継続できるよう細心の注意をはらいながら運営を続けている。にわたって不安や負担も大きいという。そうしたなか、役員は鞍馬の火祭が今後の参加が困難となる者の存在等、地域住民は祭りを心待ちにする一方で物心両面への対応、火祭りにともなう住宅火災への危惧、社会環境の影響などから祭りへ鞍馬の火祭の運営にあたっては地元の中でも賛否両論がある。増加する観光客

(青江 智洋)

### ② 剣鉾と組織

名主仲間の順に列記する。 鉾の巡行順に、僧達仲間、下大惣仲間、中大惣仲間、大工衆仲間、上大惣仲間、鞍馬の七仲間のすべてが鉾を護持しているわけではない。ここでは祭礼当日の

# **僧達仲間**(岩仲、上在地、中在地、下在地)

#### 既要

火祭では鞍馬寺側の役割を果たしている。 僧達仲間は、鞍馬寺に詰めて警護を行っていたとされる宿直仲間とともに、鞍馬なる(平成二+五年+月現在)。このうち組頭は二軒で、その他は若衆と呼ばれている。僧達仲間は、鞍馬寺の雑事を担っていたといわれる家筋の集団で、十四軒から

鉾の意匠を詳しく見ると、錺には竹林の中に二匹の虎が向かい合う。鍍金の地に、 伝わっていないが、現行のものより一メートルほど長く、直径も太かったという。 新調される際、 鉾はもともと巡行に使われていたものだが、現在の巡行用の鉾が昭和四年十月に ようになっている。また、 コウボコ) は、 僧達仲間の鉾は (棹はない) の二基がある。 お飾りの鉾(ヤトボコ)に比べて剣が細長く、 さらに巡行に適した形が目指されたのであろう。旧の棹も現在は 「寺鉾」と呼ばれており、 錺が一回り小さく、 いずれも意匠は虎であるが、 巡行に供する「四本鉾」と宿に飾ら 軽い造りになっている。 巡行の際によくしなる 巡行の鉾(ジュン

がいる。受金は州浜形で火焔宝珠が三つあしらわれる。漆焼き付けによる縞のコントラストが美しい。錺受は額仕立てで、額の中にも虎

って結わえる。巡行の際は、それぞれの棹に一人ずつ、計四人がかりで巡行する。し下がったところに環金具があり、カリの先の二股金具をかけ、やはり縄をつかすの先のくびれに掛けて結わえる。また、オヤの後ろ側にも、テザオの環より少り付けられる。オヤの両脇に環金具があり、これらにそれぞれ縄を通して、テザ棹は、オヤ(親)に対して、二本のテザオ(手棹)と、後方からのカリ一本が取

### 鉾祭りの次第

神社の神輿蔵で、神輿の飾り付けを行う。間の確認をする。その後の土曜日か日曜日には、僧達仲間は組頭らにより、由岐十月十六日の宵宮祭の前後に、組頭宅で仲間の寄合があり、役割分担や集合時

神輿の前で、飾り付けなどの準備が整ったことを確認する儀式があった。幸祭が行われ、神輿に御霊が遷される。平成二年頃までは、御霊遷しの直前に、中別二十二日、午前七時頃から、宿に仲間が集まり、鉾の組立てと宿飾りが行

時、僧達仲間は出発予定時間の連絡を受ける。がり次が点火される。その後まもなく、氏子総代が各仲間に挨拶にまわる。その午後六時すぎに、ジンジブレ(神事触れ)が宿の前を通過し、各家に設けたエジ(か午後四時すぎに、由岐神社の宮司が宿に来て、鉾のお祓いを行なう。その後、

リョウ、サイリョウ」と声をかける。いの松明)が通過するのを待って、宿の前で太鼓と鉦を鳴らし始め、人々は「サイ巡行の前を行く鉾元は尻かがり姿で、それぞれ集まる。そして、ツカイノマツ(遺午後七時半頃に、組頭は裃で、甲斐性松明を持つ人はしめこみ姿で、四本鉾の

大惣仲間の中でも「法師仲間」と呼ばれる家筋の若者が務めるため、また正副区長、乗役を先頭に、四本鉾、太鼓、甲斐性松明が並んで、出発を待つ。乗役は、る乗役(のりゃく)(三名)が宿に来て、組頭と挨拶を交わす。そして、組頭、正副区午後七時四十五分頃、鞍馬の正副区長(三名)と、鎧武者姿で神輿の轅の上に乗







連縄伐りをする。二回 到着し、太夫仲間が注 大惣仲間らが石段下に 午後九時をまわると

列の構成員は、 るため、 長は鞍馬全体で選ばれ のが特徴である。 の構成員には限らな 僧達仲間の行 僧達仲

1 間

山門前の石段下へ向

戻る。 の後、 そこで諸礼を行う。 間が待ち受けており、 剣を前後にしなわせる。 わせて鉾は鈴を鳴らし 石段下では、 すぐに鉾は宿に 僧達仲間は宿直 宿直仲

神輿の前で待機する。 ほかの人たちは

がり、

甲斐性松明は二

つ目の石段の東側で待

仲間とともに石段を上

囃子(鉦は鳴らさない)で叩く。

とともに、 神輿の巡幸が始まると、僧達仲間と宿直仲間の組頭は、 八所大明神と由岐大明神の神輿を先導する集団を構成する。 区長、 由岐神社宮司ら

クを供える。 ま二人がかりで担いで組頭に合流する。御旅所に着くと、名主仲間にそれを渡す。 神事が終わり、サイレンがなると、ゴクをさげて、宿に戻る。宿飾りに再びゴ 神輿の巡幸列が宿の前を通過するときに、ゴク(御供)をゴス(御簀)に載せたま

#### 行列次第

サイリョウ」の声に合 かう途中、「サイリョウ、

者二名が並び、 宿から、山門前で宿直仲間と諸礼をするまでの行列は、 次に四本鉾、 次に太鼓、 次に甲斐性松明が続く。 先頭に組頭二名と鎧武

#### トウヤ飾り

宿では、 前に、 ŋ の中は赤ずいきの膾を盛った土器を桶にいれたものと、強飯を盛った土器をやは さらに、注連縄を巡らせたゴス(御簀)にゴク(御供)を入れて供える。ゴス(御簀) 荒薦が敷かれ、錫瓶子一対、土器一対(塩と洗米)、燭台一対を載せた三方を置く。 枠の台を置く。この台には鉾頭が安定して収まるようになっている。鉾の前には 桶にいれたもの、葉付き大根、葉付きずいき、生姜などである。 宿は、家の並び順にまわっている。平成二十三年の宿は、林英三氏宅であった。 鉾を収めていた木箱などを使って祭壇をつくり、その上に井桁に組んだ木 表に面した座敷を開け放ち、屏風を立て、 吹散(ヘレン)を掛ける。

平らな石を置き、土器一対(塩と洗米)を供え、 てきた黒い小石を三つ置く。 軒には幔幕を張る。 表には太鼓を出し、四本鉾を立てる。 蝋燭を点す。 その前に、川で拾っ 四本鉾の足下には、

#### その他

吹散(ヘレン)の軸で、今は使われていないものに、

寛文三癸卯暦

目の注連縄伐りが済む

横に置いた太鼓を素

奉造営寺鉾之幡

僧達仲間は注連縄

賢祐 祐快 永憲

永真 雄弥 盛戒

敬白

### 九月如意珠日 御誂物師 鈴木傳兵衛

収納する木箱には、「文久元辛酉歳九月/鞍馬寺什」と墨書があり、幕末に製作さ 月亥日に寺鉾の吹散が調整されていたことがわかる。また時代は下るが、 の子院である歓喜院に収められていたともいわれている。 れたこと、そして鞍馬寺の所有であったことがわかる。口伝では、 (京都市 昭和五十九~六十年度剣鉾調査写真より)、寛文三年 (一六六三) 九 かつて鞍馬寺

由緒に因んで、 亀元年正月四日、 うち毘沙門天の使いとされるのが虎である。 尊天は、毘沙門天、千手観世音菩薩、護法魔王尊の三位一体であるとされ、 蓋寺縁起』は、 寺鉾の意匠である虎は、鞍馬寺と関係が深い霊獣である。鞍馬寺の本尊である 鑑真の高弟である鑑鵜上人が、鞍馬に導かれた霊夢を見たのが宝 正月には初寅大祭が行なわれている。 すなわち寅年寅月寅日であるという。 室町後期に成立したとされる『鞍馬 現在も鞍馬寺では、 その その

福持 昌之)

5

# 下大惣仲間

りもカミに集落があったが、水害で現在の場所に移ったという伝承がある。 惣仲間は下在地集落の十八軒で構成され、 を先導する重要な役割をもっている。 下在地は集落の南端から御旅所までの地域のことをさす。昔は、現在の場所よ 下大惣仲間は、 太夫仲間とともに行列 下大

ので、いわゆる剣鉾とは異なるものである。 行列の先頭を行く猿田彦は、手で持つ短い鉾に、猿田彦の面、 のうち五軒で構成されている。また、組頭以外の十三軒は若衆と呼ばれる。 下大惣仲間には「一本鉾」、「四本鉾」、「留守鉾」の三つの剣鉾がある。また、 下大惣仲間の組頭は、 鞍馬寺の竹伐り会式に従事している家筋 (法師仲間) 榊、幣をつけたも 十軒

**鳳凰があしらわれている。四本鉾は、組み立てた後、** 本鉾の意匠は、錺に紅葉と波頭をあしらったものである。「四本鉾」の錺には 宿ではなく御旅所前に飾る



(村上忠喜, 平成 22.10.22)

鳳凰が向いあう。受金は三つ巴紋があしらわれ、 錺受には観音 (立像) とその両脇に花瓶が配され、 が、この時へレン ヘレンを取り付けて行列に加わる。「留守鉾」は、 ( 吹 散) はまだつけない。 宿から出た行列が御旅所に到着してか その上に剣を挟むように一対の 錺は五七桐紋、 宿飾りに安置する鉾である。 笹葉、青海波で

### 鉾祭りの次第

があるが、これは宿の家が対応する。 前九時の神幸祭に参列する。午後三時すぎに、 十月二十二日の午前七時から、宿に仲間が集まって宿飾りをする。 十月第一週の土曜日に、 組頭の家で仲間の寄合いがあり、打ち合わせを行う。 由岐神社の宮司による「鉾祓い」 その後、

持ち、「ジンジにマイラシャーレ」と山門前まで触れ歩く。 に連れられ、集落の南端の家の前へ行き、午後六時になると、そこから手松明を 午後六時前に、ジンジブレ(神事触れ)の白丁が宿に到着する。 白丁は、

間では、 ます」と返し、甘酒を振舞う。この時、甲斐性松明も続々と集まるが、 とうございます」と挨拶をすると、宿では「どうぞ気をつけてよろしくお願いし 午後七時頃に、仲間が宿に集合する。その際、仲間らが、 宿に来るまでは点火せずに松明を運ぶ。 「神事(ジンジ)おめで

ざいます。本来ならば七度半のお遣いではございますが、時間が迫っております 日間祭りが行なわれていた頃(昭和三十年頃)までは、 ので、各仲間ごゆるりとおくだりください。本日はジンジ、まことにおめでとう 中大惣仲間に向けて出発する遣いは、 こざいます」という口上を述べて戻っていく。「二の遣い」の時も、同様の口上を 人が警護しながら向かう。中大惣仲間へ到着すると、「下大惣、一番の遣い松でご 午後七時すぎに中大惣仲間に向けて遣いを出す。 観光客などが邪魔をしないように保存会の 現在は二回遣いを出すが、二 七度の遣いであったという。

伐る役割を果たすが、 出発する。これは、神事触れの役目を終えた白丁があたる。その後ろに、 あったが、現在は一軒となっている 午後八時頃、 太夫仲間、 猿田彦の面をつけた鉾を持った白丁を先頭に行列を仕立て、 そして若衆らが続く。 下大惣仲間とともに行動する。 太夫仲間は、 御旅所と山門前で注連縄を かつて、太夫仲間は何軒か 一本鉾、 宿を

鉾は行列に合流し、 両側に並ぶ。太夫仲間によって鳥居に張られた注連縄が伐られると、続いて神輿 倉の注連縄も伐る。 着すると、甲斐性松明は鳥居のわきから境内に入り、鳥居と神輿倉の間の参道の 十王堂橋の上で、下脇仲間と諸礼をし、 いくつもの諸礼を経て、 御旅所前に安置してあった四本鉾にヘレンをつけると、四本 「サイレイヤ、サイリョウ」と声をかけながら北上する。 最後に名主仲間と諸礼を済ますと、一本鉾と四 合流して御旅所に向かう。 御旅所に到

通せる状態になると、石段の途中二か所に張ってある注連縄を、太夫仲間が順に きた松明は、 本鉾は片付けられる。 仲間たちは神輿前に集まり、 石段下のマツ寄せ場に捨てる。 甲斐性松明は石段を上がり、 神事が始まる。 石段下から、 燃え尽きるのを待つ。 神輿前の鎧武者らが見 燃え尽

が行われる 組頭に合流する。 、が下大惣仲間の宿の前を通る時、ゴク (御供) を載せたゴス (御簀) を若衆が担ぎ、 神事の後、 神輿の巡幸があるが、その先頭は猿田彦の面をつけた鉾である。 ゴクは御旅所で名主仲間に渡す。 神輿が御旅所に到着し、 神

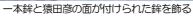
> をする。 のが困難で、近年になってその 鉾を下在地の宿まで移動させる 日は、観光客が非常に多いため、 れを受け取りに行く。 在地の某商店へ預けてあり、そ ようにしたという。 十月二十三日、 鉾は、 石段下近くの中 朝から片付け 祭礼の当

#### 行列次第

は、 間・中脇仲間との諸礼にのぞむ。 ろに下大惣仲間の太鼓、 頭 の一本鉾、 猿田彦面を先頭に、下大惣仲間 る。下脇仲間と合流してからは、 ともに続く。そして太夫仲間(二 として御幣を持ち、 トウヤ飾り 脇仲間の松明となり、 名)、太鼓、甲斐性松明の順とな (四本鉾は御旅所から合流)、 |組頭・太夫仲間・下脇仲間組 下脇仲間との諸礼・ そして組頭の一人が神職役 次には下大惣仲間の四本鉾 先頭を猿田彦面、 下大惣仲間の松明、 下大惣仲間神職役· 他の組頭と 中大惣仲 次に一本 合流まで その後 下脇仲

# 平成二十三年の宿は、 杉本貞

下大惣仲間の宿。 宿の前に、 (上田喜江, 平成 23.10.22)





下大惣仲間の宿飾り (上田喜江, 平成 23.10.22)

りに関わる鉾や飾りなどの道具類は、 子家であった。 宿は、 組頭の五軒のうちから、事前に話し合いで決めている。 組頭が分けて預かっている。

幕が張られ、外には一本鉾と猿田彦の面がつけられた鉾が立てられる。鉦・太鼓 壇の中央には、 も用意される。 屏風を巡らせ、 留守鉾を安置し、下段には古い猿田彦の面が飾られる。 その前に天井から竹竿を吊り、 ヘレンをかける。 軒には幔

ばれる舟には、赤飯・甘酒・大根、葉つき生姜を納め、これをゴク (御供) といい、 これも祭壇に供える。一本鉾、四本鉾の前にも、足下に洗米、塩、灯明を供える。 留守鉾の前には、三方に洗米、 塩、 神酒徳利、灯明を供える。ゴス(御簀)と呼

御旅所前に立てるようになったのは、平成二十三年頃からだという。 れ以上前に、下在地の中でも北のほうに場所を設けて立てるようになったという。 四本鉾は、 もともとは宿の前に立てていたといわれるが、 昭和三十年代か、そ

ろでは、 かがり火と区別して、エジと称するようになった。現在も、広い土地があるとこ これは、道路が舗装された頃に新調して各戸に配ったものだという。地面で焚く 各家の前には、鉄製の灯明台があり、それで焚かれるかがり火をエジという。 地面で焚くかがり火があり、毎年数か所はそのようなかがり火がみられ

(上田 喜江

#### 中大惣仲間 (中在地

あたりまでの地域である。中大惣仲間は約十軒で、組頭は二軒、 中在地は御旅所から鞍馬寺門前より府道三八号を東へ六十メートルほど入った ほかは若衆であ

露払いの役目を果たし、 中在地には現在、「一本鉾」「四本鉾」「留守鉾」の三基の剣鉾がある。一本鉾は 四本鉾には神が鎮座するといわれる。

> 棹尻を支えるようになった。 革と呼ばれる帯を使って鉾の 東山系の鉾差しに倣って、 していた。平成十八年頃から、 また両手で持つことを繰り返 運ぶ。疲れたら地面に立て に際しては両手で持ち上げて 四本鉾(意匠は菊)の棹は、 本鉾は菊の意匠で、

ながら指示をするホコモト 名と、鉾全体のバランスを見 それぞれの棹を持つ鉾差し四 (鉾元) が一名、鉾の近くにつ

後ろ一本がカリと呼ばれる。 前一本がオヤ、横二本がワキ

(青江智洋, 平成 23.10.22)

ホコモトは、若衆の長老がなる。

本鉾として使われていたものである。 留守鉾(意匠は椿)は宿に飾られ、 「飾り鉾」とも呼ばれる。この鉾はもともと四

### 鉾祭りの次第

頃から、 十月十五日に、仲間の寄合いがあり、役割分担を決める。二十一日の午後七時 宿に仲間が集まって宿飾りをする。

を聞くと、各家でエジ(かがり火)に点火する。午後七時頃(出発の時間にあわせて毎年 ためトックリといい、だいたい就学前の子どもたちが担ぐ。 火して宿に持っていく。甲斐性松明は四種類あり、小さいものは徳利に似ている 変わる)に、仲間は衣装を着替えて宿に集まる。その時、甲斐性松明は、 も参列する。午後六時から神事触れがあり、「神事にまいらっしゃーれ」という声 十月二十二日は、 午前九時の由岐神社の神幸祭に参列し、 小松明は小学生、 夕方の 家から点

松明が宿に集まると、行列が出発するまで、各自で松明を担いで練り歩く。松明は中学生、大松明は高校生以上というのが、おおよその目安である。甲斐性

戻るまでに、下大惣仲間からもう一度、「二の遣い」が来る。頃、中大惣仲間の宿から上大惣仲間の宿へ「遣いの松明」が向かう。その遣いがれてお神酒をいただく。その一行は下大惣仲間へいったん戻り、午後七時二十分下大惣仲間からの遣いを中大惣仲間の組頭が出迎えて挨拶を行い、口上が述べらしばらくすると、下大惣仲間の宿より中大惣仲間の宿へ「遣いの松明」が来る。

LL と呼ぶ。者もの間、一体傘よ也面ことで、冷ま鳥っさない。その祭、喬のとの著、の時三十分ごろ、立石前で下大惣仲間らと諸礼を行う。これを「立石の諸到着すると、中大惣仲間の四本鉾に吹散をとりつけ、下大惣仲間らの到着を待つ。の諸礼のため、中在地の立石前(中大惣仲間の四本鉾を立ててある)へ向かう。立石前にまでの地域)へ向かう。大門町では、中脇仲間と諸礼をして合流し、下大惣仲間とまでの地域)へ向かう。大門町では、中脇仲間と諸礼をして合流し、下大惣仲間と年後八時ごろ、中大惣仲間が行列を仕立て大門町(山門前の石段下から街道が右折する

礼を行う。午後八時五十分ごろ、下大惣仲間、大工衆仲間らとともに、上大惣仲とともに上に向かって、午後八時四十五分ごろ大工衆仲間と大門町の立石前で諸に安置していた四本鉾を差して、下大惣仲間の四本鉾の後ろにつく。下大惣仲間礼」と呼ぶ。諸礼の間、一本鉾は地面に立て、鈴は鳴らさない。その際、橋の上午後八時三十分ごろ、立石前で下大惣仲間らと諸礼を行う。これを「立石の諸

こうではいいから、ヨミン門に見ていていた。というではいいた。これにはいる。その後、名主仲間と諸礼を行う。

輿が到着し、神輿蔵に安置されると、三顧の礼が始まる。十分ごろから御旅所前にて御旅所祭が始まる。午後十一時十五分ごろ御旅所に神午後十時五十五分ごろ、神楽松明が御旅所の前に立てかけられる。午後十一時

(神道具)は、仲間の各家で分担して保管する。十月二十三日、午前十時より宿にて「鉾じまい」をする。鉾、鎧などジンドウ

#### 行列次第

脇仲間の松明となる。 次に中大惣仲間の一本鉾、その後ろに中大惣仲間の太鼓、中大惣仲間の松明、中に松明が続く。中脇仲間と合流してからは、中大惣仲間組頭二名・中脇仲間組頭、中脇仲間との諸礼・合流までは、先頭は組頭二名、次に一本鉾、次に太鼓、次

に下脇仲間の綱・中脇仲間の綱(この諸礼が済んでから道中で入る)、次に下大惣仲間のの四本鉾・中大惣仲間の四本鉾、次に下大惣仲間の太鼓・中大惣仲間の太鼓、次大惣仲間組頭・中脇仲間組頭、そして次に中大惣仲間の一本鉾、次に下大惣仲間惣仲間の一本鉾、次に下大惣仲間神職役・同組頭・太夫仲間・下脇仲間組頭・中下大惣仲間・太夫仲間・下脇仲間との諸礼の後は、先頭は猿田彦面、次に下大下大惣仲間の瀬・中路仲間・下脇仲間との諸礼の後は、先頭は猿田彦面、次に下大

の松明となり、大工衆仲間との諸礼にのぞむ。松明・中大惣仲間の松明、下脇仲間の松明・中脇仲間

#### トウヤ飾り

二掛」と墨書がある。

二掛」と墨書がある。

一世、「有栖川宮御寄附/由岐大明神剣鉾吹散
を、中央には留守鉾の鉾頭を飾り、右側(南側)には、を、中央には留守鉾の鉾頭を飾り、右側(南側)には、を、中央には留守鉾の鉾頭を飾り、右側(南側)には。

また留守鉾の御膳には野菜、御神酒などが供えられ





中大惣仲間の飾り鉾(椿) (河野康治, 平成 23.10.22)

ている。 また、 手前正面には賽銭箱が置かれている。

宿は十軒の仲間の家を、 一年ごとに時計回りの順で当たるという。

それ以来七年間祭りは催行されなかった。また昭和天皇が亡くなった昭和六十四 昭和三十一年 (一九八九) も祭りはなかった。 (一九五六) に大洪水が発生し、 山門前の道が川のようになり、

平成十三年頃、 の立石前に立てるようになったという。 四本鉾は、もともと椿の鉾を巡行に差していたといわれているが、 四本鉾の巡行は中断された。宿飾りには、もともと菊の鉾が使われていたが、 椿鉾は宿飾り用に使われるようになった。 四本鉾の巡行を復活するにあたり、状態のよかった菊の鉾を巡行 その時から、 四本鉾は中在地 昭和初期に

中脇仲間と中大惣仲間の諸礼は、平成十三年頃、 数十年ぶりに復活したもので

康治

### 河野

#### 大工衆仲間 (岩仲、 上在地、 中在地)

つては七~十軒程度の家があったが、現在は三軒(原龍彦氏、勝西勇氏、 大工衆仲間は、 組頭は原氏が務めている。 昔は鞍馬寺の大工であったという伝承を有する仲間である。 組頭は仲間内での世襲である。 中川範久氏)と か

仲間中」、本体の底に「文化四乙卯九月吉日 かもしれない。一方、新しい一本鉾はいつ新調したのかはわからない。 のことと思われる。「久治良」とは、宿である中川家の屋号であるので、文化四年 鉾に用いられる。 (一八○七)時点で大工であった久治良が、鉾の新調にあわせて箱を製作したの 鉾は二基あり、 留守鉾の方が古く、 いずれも桐鉾と呼ばれる。 剣の入っている箱の蓋表に 細工人久治良」とあるのは、 一基(一本鉾)が差され、 一御釼箱 一基が留守 留守鉾

本鉾に比べて長く、 厚く、 重い。 意匠は錺受に五七の桐、 錺

> が一体となっている。 配されている。新旧とも基本的に は同じデザインだが、 に菊と桐、 なお、新しい鉾は錺受と受金 受金には三つ巴が三つ 細部は異な

間から譲り受けたとされる。新し 礼に臨んだり、御旅所に差したり 一鉾を棹に差して他の仲間との諸 棹は一本あり、かつて中大惣仲

する。



大工衆仲間の宿。 桐鉾 (本多健一, 平成 23,10,22)

あるが、 鉾の部材の中で一番大事なのはヘレン(吹散)とされている。ヘレンは新旧二つ ともにいつ新調したのかはわからない。

門天にちなむとされる。「百足鉾」の名は、弘化二年(一八四五)の祭礼の次第を 記述した『鞍馬村九月神事祭之旧記』などでも、 桐鉾の本来の名前は「百足鉾」といい、 他の鉾とともに出てくる。 百足は鞍馬寺の本尊である毘沙

### 鉾祭りの次第

十月二十一日に宿の飾りや鉾の組み立てを始める。

神輿が御旅所に着くと、鳥居の前で「リーン、リーン」と鈴を鳴らし続ける。こ はいったん宿に戻る。午後十時四十五分ごろ、神輿巡幸が宿を通過する際に、 奏上する。 れは御旅所に神輿が無事収まるまでを監視する役割だという。 鉾は由岐大明神の神輿の後につき、差しながら御旅所に向かう。午後十一時ごろ 工衆仲間が合流し、上大惣仲間、そして名主仲間との諸礼に向かう。 する。午後八時十五分ごろに桐鉾 〈上げが済むと、神輿に乗っていた鎧武者二人が、大工衆仲間の鉾差しに挨拶し、 祭礼当日の二十二日は、まず午後三時前に由岐神社の宮司が宿に来て、 四十分ごろに下から来た下・中大惣仲間らと諸礼を行う。 いったん解散した後、午後八時少し前に、 (一本鉾) が出発し、 叡山電鉄鞍馬駅付近の立石 再び大工衆仲間が宿に参集 御旅所で二基の神 その後は大

後一本鉾は鉾宿に戻って解体される。 鉾差しはそこではじめて鉾を振るのを止める。およそ午前零時頃に終了し、その

二十三日は午前中の還幸祭終了後、留守鉾などのお飾りを片付ける。

#### 1万シシラ

惣仲間・上大脇仲間との諸礼にのぞむ。 中大惣仲間の松明、 中大惣仲間の太鼓、 間組頭・中脇仲間組頭、大工衆組頭、次に中大惣仲間の一本鉾・大工衆仲間の 仲間の一本鉾、下大惣仲間神職役・同組頭・太夫仲間・下脇仲間組頭・中大惣仲 中大惣仲間・中脇仲間との諸礼をして合流すると、先頭は猿田彦面、 先頭は組頭、 次に下大惣仲間の四本鉾・中大惣仲間の四本鉾、 次に一本鉾、 次に下脇仲間の綱・中脇仲間の綱、 大工衆仲間の松明、 次に松明が続く。下大惣仲間・太夫仲間・下脇仲間 下脇仲間と中脇仲間の松明となり、上大 次に下大惣仲間の松明・ 次に下大惣仲間の太鼓・ 次に下大物

#### こうと

帰ってくる。 「「おいでは、他の仲間の御供えとともに神輿に供えた後、鉾と一緒に宿へが所に持っていき、他の仲間の御供えとともに神輿に供えた後、鉾と一緒に宿へ別に葉付き大根二本と葉付き生姜二本を供える。ゴクは神輿が宿の前を通ると御とヘレンである。ゴク(御供)は、芋茎(ずいき)なます、甘酒、赤飯を桶に入れ、大工衆仲間の宿飾りは、近年は中川氏宅で行っている。宿飾りの中心は留守鉾

なお、鉾などの道具一式は、組頭である原氏宅に保管されている。

仲間の各家に古文書類などは特にない。

(本多 健一)

# **上大惣仲間**(上在地)

#### 概要

であり、他所からの転入によって、新たに加入することはないとされている。こ現在、上大惣仲間は十七軒の家で構成されている。この仲間は代々続いた関係

れる。組頭のうちの一軒の家が、鉾や宿飾りなどを保管している。で神輿乗役という役割も務める。父親から息子に組頭の座を生前に譲る例もみらの中で、二軒の家が組頭の地位を世襲している。組頭となる家の者は、祭礼の中

関係などは特に存在しないようである。 上大惣仲間としての付き合いは、祭礼のためのものであり、日常的な生活互助

蝶の紋が入った吹散を保管する箱には昭和三十二年の年記がある。管する箱の墨書に、文化十一年(一八一四)九月の年記があり、もうひとつの、ものになった。それ以前は、縄で括っていたという。菊花紋のヘレン(吹散)を保ものになった。それ以前は、縄で括っていたという。菊花紋のヘレン(吹散)を保ものになった。それ以前は、縄で括っていたという。菊花紋のヘレン(吹散)を保上大惣仲間の鉾は昭和四十五年に火事で焼失したため、現在の鉾はそのあとに上大惣仲間の鉾は昭和四十五年に火事で焼失したため、現在の鉾はそのあとに

### 鉾祭りの次第

上大惣仲間は十七軒からなり、順番で鉾宿が選ばれる。





上大惣仲間の宿飾り(村上忠喜, 平成 22.10.22)

当日の早朝には四本鉾の部材を組み立てて、宿の前に立てる。宿飾りを行う。平成二十三年の場合、祭礼の前々日と前日に行った。なお、祭礼祭礼前になると、上大惣仲間の組頭が自家で保管している飾りなどを宿に運び、

りと鉾宿の外に立ててある鉾に対して祈祷を行う。祭礼の当日の午後になると、由岐神社の宮司が各鉾宿に参る。その際に宿の飾

鉾の巡行は、中大惣仲間から巡行の準備が調った旨を伝えられると(中の遭いの鮮の巡行は、中大惣仲間から遭いの松を迎えてから、鉾と松明の行列を組んで、山門前で下大惣仲間・中大惣仲間らの行列となって巡行を続ける。ただし、名主仲間の宿の前を通過する際には、諸礼はするものの、名主仲間と上大脇仲間に発し、今度は物・同様の趣旨を伝えるための遣いの松を迎えてから、鉾と松明の行列を組んで、山門前で下大惣仲間・中大惣仲間らの行列と諸礼をして合流し、名主仲間の宿の前を通過する際に諸礼を行い、上大門前で下大惣仲間・中大惣仲間らの行列と諸礼をして合流し、名主仲間と路礼をする。その後、注連縄伐りがあって、安置された神輿前に進み、山門前祭が行われる。

上大惣仲間に伝来している甲冑をつけた人物が同行する。 神輿巡幸では、他の仲間と同様にゴク(御供)を持った若衆が巡幸に従う。また、

#### 17列次第

間組頭二名、 松明の順である。上大脇仲間と合流してからは、上大惣仲間組頭二名、 太夫仲間・下脇仲間・中大惣仲間・中脇仲間・大工衆仲間との諸礼との諸礼にの 上大惣仲間の太鼓、 上大脇仲間との諸礼・合流までは、 次に上大惣仲間の四本鉾、 上大惣仲間の松明、 組頭二名を先頭に、四本鉾、 上大脇仲間の綱 上大脇仲間の松明となり、 一本 (岩仲と上在地)、 下大惣仲間 太鼓、 上大脇仲 甲斐性 次に

#### トウヤ飾り

かい蝶の紋であり、菊花紋のヘレンが最も古いものであるという。供物には赤飯明、供物を屏風の前に飾ることになっている。ヘレンは一つが菊花紋、二つが向宿ではヘレンと呼ばれる見送り幕三流、甲冑と刀と脇差をそれぞれ一振りと灯

とズイキ膾をそれぞれ桶に入れ、大根と葉付き生姜を供える。

#### その他

るとされている。という伝承もある。いずれにしても、大惣仲間の基となったのは下大惣仲間であされている、という伝承がある。また、大惣仲間は下・上・中の順番で成立した、上大惣仲間は鞍馬の集落の下から上のほうへと移っていった家々によって構成

大野 或

# **名主仲間**(岩仲、上在地)

#### 概要

ンキョ」という。
本姓を名乗ったというが、現在の山本本家は山本一智家であり、分家の仲間を「イす性を名乗ったというが、現在の山本本家は山本一智家であり、分家の仲間を「イ体間、社家仲間ともいう。 天慶三年(九四〇)に由岐神社とともに鞍馬へ移った仲間、社家仲間は現在、鞍馬本町の中央から北部に散在する七軒で構成される。神主

る。 の集会所に使っていた。 加するようになる。子どもはたいてい、親を手伝いながら仲間の務めを学んでい 主である。 職を選出している。仲間にはそれぞれの家を代表して男性が参加する。 家の責務であったという。 成二十二年から務めている。組頭には仲間のうち主だった者が就くが、 もともと名主仲間は神職集団であり、 名主仲間をまとめるのが 仲間の滝川友二郎氏宅を栢堂(カャドウ)といい、もともとはお堂であり仲間 老齢になり、 仲間としての務めがたいへんになると、 死穢を「ブク」といい、 「組頭」である。現在は、 名主仲間から由岐神社の祭祀に携わる神 ブクが出ると組頭を退く。 インキョの山本博史氏が平 子が代わりに参 多くは戸 本来は本

れている。現在使用されていない受金には享保三年(一七一八)九月八日の墨書葵鉾は、葵の錺がついた四本鉾で、普段は山本本家の隣にある空き家に保管さ名主仲間は「葵鉾」と「阿弥陀鉾」という二基の鉾を所有している。

が確認できる。

裏に付けられている。吹散を納める箱の表に「青蓮院宮御寄附」、裏には宝暦八年 三年の祭礼では組頭宅に飾られた。鉾頭のみが現存し、 三年(一六六三)の墨書がある。 (一七五八) 九月五日の墨書がある。また、吹散の軸棒と思われるものには寛文 阿弥陀鉾は、これまで保管されるのみで祭礼には出されなかったが、 菩薩形の立像が受金の表 平成二十

### 鉾祭りの次第

ができる印であり、 受けた小さな榊を鞍馬本町各家の戸口に挿して回る。これは祭礼に参加すること て」(ショウジンタケタテ)といい、 いみさし」という。 宵宮祭の前までに、鞍馬寺山門に竹立と注連縄を設置する。これを「精進竹立 ブクがある家には挿さない。これも名主仲間の役務であり、 名主仲間の役務である。その夜、神社でお祓いを

ん仲間の倉庫に片付けられる 一年からであり、以前は祭礼当日の朝に行なっていた。 祭礼前日の午後六時からは仲間全員で鉾を組み立てる。 組み立てた鉾は、 ただしこれは平成二十 いった

祭礼当日の午前七時半から鉾と宿の飾り付けを行なう。 組頭の指揮のもと、 仲

> 間の各人が分担して作業にあたる。その後、 をする。 て目隠しする役務がある。 に参加する。 午後二時ごろ、 神事で本殿から神輿に神霊を遷す際、 宿に宮司が祈祷にくる。 神事が済むと各人はいったん家に帰り、 午前九時から神社で行なわれる神事 名主仲間は 自家での準備

礼を行なうが、 司は名主仲間と行動をともにする。上大惣仲間へ遣いの松を出し、 七時四十五分ごろ、由岐神社の宮司が到着し、宿にて修祓を行う。 ながら三歩前に出て、三歩返る。 神社の宮司、ホコモト(鉾元)は横一列に並び、「サイレヤ、サイリョウ」と発し 上大惣仲間らと合流した大きな集団と対面し、諸礼を行う。この際、 に仲間の若い者による四本鉾、そして甲斐性松明がつく。山門前に到着すると、 の中心にあった大幣 の四本鉾を台座から外し、 ってくると、いよいよ上大惣仲間・上大脇仲間の行列がやってくる。 える。午後七時に松明が点火され、やがて、上大惣仲間からの遣いの松を迎える。 夕刻、 神事触れが通ると、エジ(かがり火)に火が入れられ、 合流はせずに行列を見送る。それから少し間をおいて、 (後述)を先頭に、 列を整えて山門前へ向かって出発する。 この動作を三度半行った後、互いに礼をする。 組頭や由岐神社の宮司らが並び、その後ろ 仲間は衣裳を着替 その松明が帰 行列は宿飾り 組頭、 宿の前で諸 名主仲間 由岐 宮

は担がれて宿へ戻り、 この後、 これ以降、 祭礼翌日の朝に、 組頭たちが山門へ向かうと、四本鉾 祭礼に名主仲間の鉾は登場しな 仲間の倉庫に片付けられ ヤドの飾りとともに解体

わせて神輿の前で舞う。 に草鞋という装束で笏を持ち、 校までの男子二名が役者となり、 奉納される。これは仲間の家の幼稚園から小学 始まるまでの間、 山門で注連縄伐りが行なわれ、 名主仲間による「本田楽」 仲間に適当な男子がい 大人の太鼓に合 烏帽子、 神輿の渡御が



名主仲間の四本鉾(葵)(中野洋平, 平成23.10.22)



名主仲間の阿弥陀鉾(中野洋平, 平成 23.10.22)



た。 ない場合は、 本田楽そのものを行なわないため、 平成二十三年には行なわなかっ

輿が御旅所につくと、彼らは神楽殿で各仲間からゴク(御供)を受け取り、 楽殿に上がることができるのは名主仲間だけに許されたことであり、 前に並べる役を務める。祭礼が終了すると、神楽殿に用意された神酒をふるまう。 渡御で八所大明神の神輿を先導するのは、 名主仲間の役務である。 渡御から神 御旅所の神 神輿の

ば積極的に引き受けることになっている。 家並み順にまわっていく。ただし、ブクの家は避け、新築や改築した仲間があれ 祭礼で鉾が飾られる家が 「宿」である。 宿は毎年変わり、 たいてい名主仲間の

帛六本を刺したもので、約八メートルの真竹に挿して立てられる。 本来は十二本であったが、近年略された。 宿の軒先には「オハケ」が立てられる。これは藁を束ねた胴に、 宵宮祭の当日に作られ、 幣帛の数は、 宮司に祈祷 榊と小さな幣

> てもらう。 オハケを宿に立てるのは名主仲間のみである。

ってはならない。 え付けた鉾の棹は注連縄で結ばれ、 宿飾りは、 戸口に注連縄を張り、 塩と神酒が供えられる。なお、 宿の表に四本鉾を立てる。鳥居型の台座に据 棹の間はくぐ

は大根、 が入った幔幕が張られる。 製の銚子が一対、ゴス(御簀)と呼ばれる舟に載せられた供物が進ぜられる。供物 た幕が張られ、荒菰を敷いたひな壇の最上部にご神体が安置される。神前には錫 (大幣) であり、当日の二、三日前に宮司が持ってくる。室内には葵の模様が入っ 宿の通りに面した部屋に、名主仲間の「ご神体」を飾る。これは大きな「幣帛」 生姜、甘酒、 栗おこわ、 赤ズイキ膾である。 部屋の表には、 葵と菊の紋

#### 行列次第

の諸礼にのぞむ。 間・下脇仲間・中大惣仲間・中脇仲間・大工衆仲間・上大惣仲間・上大脇仲間と 岐神社宮司·由岐神社神職、 宿から山門前までの行列は、名主仲間から選出した神職(大幣を持つ)・組頭・由 次に四本鉾、 次に松明と続く。下大惣仲間・太夫仲

#### その他

よって保管されている。 仲間共有の文書として、 江戸後期から現代にかけての文書約二百点が、 組頭に

(中野

#### 3 その他

縄伐りを代行して務めることになっている。現在の太夫仲間は並川力夫氏である。 き帯刀する。袴は膝で括り白足袋に黒紐の武者草鞋を履くというスタイルである。 太夫仲間は現在一軒のみであるため、 を担っている。太夫仲間の衣装は渋茶地に二つ引きの素襖を着用し、烏帽子を戴 太夫仲間は火祭りの際に御旅所と山門下の精進竹に張られた注連縄を伐る役目 七仲間のうち、鉾を有していない仲間についても簡単にふれておきたい。 この者が忌服の年は下大惣仲間の者が注連

縄を伐る役目は、 また、前述したように夜の行列では、僧達仲間とともに山門前の石段上から他の あったという。現在の祭礼では、御旅所で御供を献じることが役目としてある。 在地に分散している。かつては大惣仲間や名主仲間とならぶ、村の中心的存在で たら次は息子が務めるし、その次は孫が務めてくれるだろうと語る。 祖父の代までは仲間の家が数軒あったという。 宿直仲間は寺に宿直した侍役の流れをくむ家筋の者とされ、岩仲、上在地、中 下大僧仲間が推薦した家の者が務める習わしであったという。 注連縄伐りの役目は自分が引退し また、

を分担で護持している。 惣仲間には中脇仲間、 脇仲間は大惣仲間の補助をする役割をもつ。上大惣仲間には上大脇仲間、 下大惣仲間には下脇仲間がつく。二基ある神輿につなぐ綱 中大

仲間を待ち受ける役目を担っている。

育江

(4)

# 主要な調査報告・論文・地域誌

佐々木嘯虎 浜田如洗 村上文芽「鞍馬竹伐と火祭」(『文藝倶樂部』 第八巻第六号、博文館、 「山城国鞍馬村由岐神社火祭の大炬火」(田中緑紅編『奇習と土俗』その一、郷土 「鞍馬の火祭」(『風俗画報』三百七十七号、ゆまに書房、 「鞍馬の火祭」(『郷土趣味』第十五号、郷土趣味社、 一九一九年) 一九〇八年) 一九〇二年

江馬務『日本歳事史 京都之部』 (内外出版印刷、 一九二三年

一九二二年

橋川正『鞍馬寺史』(鞍馬山開扉事務局出版部、 一九二六年)

「深夜の火祭(洛北鞍馬山)」(『風俗研究』 百九十七号、 風俗研究会、一九三六年)

本山桂川『日本の祭礼 ―祭礼民俗誌―』(八弘書店、

一九四二年

『祭事枝扇』(芸術殿社、一九六一年)

『ふるさとの祭と行事』(京を語る会、一九六九年)

坪井正直『京都洛北物語』 信楽香雲『鞍馬山歳時記』(鞍馬弘教総本山鞍馬寺出版部、 本祭礼行事集成刊行会編『日本祭礼行事集成』 (雄山閣、 一九七二年 第四巻 (平凡社、 九七〇年 一九七一年)

『京都の歴史』第六巻(京都市、 一九七三年

鞍馬小学校百年誌編纂委員会編『鞍馬校百年誌』(一九七五年)

『鞍馬 町なみ調査報告』(京都市計画局、一九八二年)

阿南透 第十四巻第三号、講談社、一九八三年) 「鞍馬火祭 ―二元的構成の祭礼―」(京都大学人類学研究会編『季刊人類

阿南透 神道大系編纂会編『神道大系』神社編四 保田與重郎「鞍馬の火祭」(『保田與重郎全集』第三十一巻、 「鞍馬の火祭」(『仏教行事歳時記』十月、 宮中・京中・山城国(神道大系編集会) 第一法規出版、 講談社、一九八八年) 一九八九年)

鞍馬火祭保存会監修『鞍馬の火祭』(鞍馬火祭保存会、二〇〇二年) 一九九二年)

小谷利明「鞍馬寺と門前住人」(『畿内戦国期守護と地域社会』清文堂出版、二〇

森川順行〔ほか〕「鞍馬の火祭」(『週刊朝日百科 日本の祭り』十九、朝日新聞社、 二〇〇四年)

村上忠喜『鞍馬火祭 ―火のもとの結集』(財団法人建築保全センター 十号、二〇〇六年 Re 百五

鞍馬火祭保存会監修『山里の熱き思いを伝えたい 馬火祭保存会、二〇一〇年 由岐神社例祭 鞍馬の火祭』(鞍

その他は以下の通り。 大曾根辰夫監督・嵐寛寿郎主演の映画『鞍馬天狗・鞍馬の火祭』(一九五 松竹京都撮影所)において、鞍馬火祭の様子を取り入れた場面がある。

「鞍馬の火祭』 (京都市観光局企画、 一九七五年制作、 十五分

「ふるさとの伝承(鞍馬の火祭 ―祭りを支える「仲間」たち―」(NHK教育テ レビ、一九九七年十二月七日放送、四十分)

由岐神社·鞍馬火祭保存会監修『平成十七年 由岐神社 例祭 鞍馬の火祭』(町

家プロダクション制作、二〇〇五年、三十三分)

「鞍馬の火祭」(株式会社ネスト企画『日本の祭り 4 ア・コミュニケーションズ、二〇〇六年制作、十分) 火』株式会社アートウエ

KBS京都制作『京の祭 鞍馬の火祭』(二〇〇七年制作、二十分)

京都市左京区役所企画・制作『左京を彩る伝統絵巻』(左京区役所、二〇〇八年制

延宝二年(一六七四)刊

主要な剣鉾祭礼記録・古文書

小河景三『はなひ草綱目』寛文八年(一六六八)/坂内直頼『山城四季物語』五、

北村季吟『菟芸泥赴』貞享元年(一六八四 黒川道祐『日次紀事』延宝四年 (一六七六)

水雲堂孤松子『京羽二重』巻二、貞享二年(一六八五)刊 水雲堂孤松子『京羽二重織留』巻之一、元禄二年(一六八九)

「大惣仲間文書」宝永四年(一七〇七)十一月十六日、元文四年(一七三九)十

『山城名所寺社物語』享保十九年(一七三四)ごろ 『都すゞめ案内者』正徳五年(一七一五年)刊

浄慧『山城名跡巡行志』宝暦四年 (一七五四)

池田東籬『都名所車』文政十三年(一八三〇)刊

「下在地大惣仲間文書」万延元年(一八六〇)九月など

青江

# 例大祭(岩倉火祭)

京都市左京区岩倉上蔵町 石座神社 毎年十月二十三日に近い土曜日

#### (1)祭礼と由緒

地域の概要

といわれている。 記が見られ、中世以降になると「岩倉」・「石座」等の表記が現れるようになる。 の名を冠する四つの岩蔵が設けられた際、この地にもその岩蔵の一つがおかれた ことに端を発するとも伝えられる。平安時代の文献にはすでに「石蔵」という表 岩倉という地名は、 また平安京造営時に、 神が巨石に降り立つとする、いわゆる磐座信仰に由来する 都の四方の山上に一切経を納め東西南北

ったとされている。 請して「八所明神 (東社)」とし、また後に西社に「十二所明神」を祀るようにな れていた「石座明神」を天録二年(九七一)の大雲寺建立に際して、その鎮守社 として勧請したのが始まりとされている。その後長徳三年(九九七)に七所を勧 今日の岩倉の氏神である石座神社は、元は現在の御旅所である山住神社に祀ら

河原は、本殿に供える甘酒を準備することになっている。 西河原・下在地・村松の六町で、このうち村松を除いた五町が、 年交代に「宮元町」 礼においては、下在地と上蔵の二町が大きな権限を有している。また、 役割を担い、上蔵は神輿の飾り付けと渡御の際の先導役を担っている。村松と西 つの剣鉾を有している。また六町の中で、 石座神社の氏子は、忠在地 (ちゅうざいち)・中在地 (なかざいち)・上蔵 (東松明) と忠在地 (西松明) である。下在地は昼神事に大御幣を神社に納める が廻る。 順序は下在地・上蔵・村松・西河原・中在地・忠在 大松明を作る役割を担っているのが中 基本的に石座神社の祭 それぞれ二本ず (あぐら)・

> がお稚児さんの手配をし、 参加できる年齢で、 女どちらでもよいとされている。 地である。 に頼むことが多いという。 宮元町から、 およそ小学校入学前の児童がほとんどである。 男女一人ずつの稚児を出すことになっている。 自分の子どもや孫、 年齢は特に決まっていないが、 親戚の子どもや近所の子どもなど 行列に辛抱強く 稚児は男

上がり、 蔵では、 員が不安になったので、 参加してくれている。 するように呼びかけた。その結果、 の人が多く、一緒に祭りに参加することによって人手不足を解決したいとの声が 運営されている。宮座の構成原理に関しては町ごとに事情が異なる。たとえば上 氏子六町では、町内でいわゆる宮座が構成され、 数年前までは旧の農家のみの十六軒が祭りに参加していたが、近年新興 また岩倉の宮座会員が減ってきたことから、 その後も新しい人が数名入ってくれたという。 匹 五年前からアパートに住んでいる人にも祭りに参加 アパートの住人と外国人がそれぞれ一名ずつ その座員たちによって祭礼が 祭りが維持できなくなり役 しかしこの









稚児(昼神事)(犬持雅哉, 平成22.10.23)

は上蔵では、町内のまとめ役である しているケースがほとんどである。 しているケースがほとんどである。 かつてはどの町も三年で座内の役 を交代していたようだが、近年は二 年で交代するケースが多い。たとえ

組みになっている。総代を二年間務めると本部役員に、それをさらに二年間務めて引退するという仕に郷頭」(ごがしら)を二年間務めると、本部役員の相談役である「総代」に上がり、

などと呼ばれている。トウヤは、剣鉾やその祭具(鉾の棹、餅籠、御供用の天秤棒、提灯各町内では毎年一年交代でトウヤが廻る。トウヤは町によって「宿元」「当役」

11~。神輿の舁き手の接待役を務める。また神社にお供えした御供を各家に配る役割も神輿の舁き手の接待役を務める。また神社にお供えした御供を各家に配る役割も等)を一年間管理し、祭礼の前にはまず町内で寄付金を募り、祭礼では宮座衆と

徴である。 備と接待をする役割を担っている。この方法は以前からのもので、上蔵だけの特が当役宅に集まった人たちに御神酒をもてなす役割を、もう一人が神社の座の準なお、上蔵には当役が二人いる。それは仕事を分けるためであるという。一人

#### 祭礼次第

ったといわれていることから、近世初期には行われていたことが推測できる。とができたという伝説が伝えられている。元禄期には今日とほぼ同様の松明があとのお告げがあった。そこで大松明を燃やしたところ、見事に大蛇を退治することのお告げがあった。この祭りの起源については、昔、雄雌の大蛇が村人を苦し文化財に登録された。この祭りの起源については、昔、雄雌の大蛇が村人を苦し不座神社例大祭は、火祭りとして有名であり、昭和五十九年に京都市無形民俗

スペースがある家が務める。

またトウヤは古くからの住人の中で、長い剣鉾を組み立てる番和尚と呼ばれる。またトウヤは古くからの住人の中で、長い剣鉾を組み立てる番和尚と呼ばれる。またトウヤは古くからの住人の中で、長い剣鉾を組み立てる番和尚と呼ばれる。またトウヤは古くからの住人の中で、長い剣鉾を組み立てるなお上五人は、おおむねどの町でも剣鉾を運ぶ役を担っている。上五人とは、郷頭の人たちが紋付き袴に鼻緒を白い紙で包んだ下駄姿で集まる。上五人とは、郷頭の人たちが紋付き袴に鼻緒を白い紙で包んだ下駄姿で集まる。上五人とは、郷頭の人たちが紋付き袴に鼻緒を白い紙で包んだ下駄姿で集まる。上五人とは、郷頭の人たちが紋付き袴に鼻緒を白い紙で包んだ下駄姿で集まる。上五人とは、郷頭の人たちが紋付き袴に鼻緒を白い紙で包んだ下駄姿で集まる。上五人とは、郷頭の人たちが紋付き袴に鼻緒を白い紙で包んだ下駄姿で集まる。上五人とは、郷頭の人たちが紋付き袴に鼻緒を白い紙で包んだ下駄姿で集まる。上五人とは、郷頭の人たちが紋付き袴に鼻緒を白い紙で包んだ下駄姿で集まる。

と、清めの酒を酌み交わし、乾杯を行なう。担当の若衆も集合して、玄関に置かれていた手持ちの松明を出す。鉾を表に出す一夜の鉾作りでは、およそ一時間かけて鉾を完成させ、午前一時三十分には神輿

来たらその後についていく。これは下在地町が「厄払い」の役を担っているため、 りを行なう。また他の集落の行列は下在地町が来るのを待っており、下在地町が う行列の先導役を担っているため、 明に点火される。 の松明の順に並んで進む。 番鉾となっているからだという。 一時に行列を整えて石座神社へ向けて出発する。 松明に火がつくと、 下在地町は神社からもっとも離れており、 他の集落の行列を待たず、先頭に立って御渡 松明、 氏子総代、 剣鉾 集まった若者によって松 (四人で担ぐ)、 御幣役とい

舁きなど)

が列をなす。 橋で朝神事の先頭の行列を迎えるための松明である。その後に全員(本部役員) 列用は朝神事に使用し、迎え松明は上蔵の役割である朝神事の行列の際、 行列は、町ごとに、提灯(郷頭)を筆頭に、 総代、松明二人(神輿舁き二人)と続く。二本の松明は行列用と迎え松明で、 各町の当役の家からそれぞれ出発し、その後、 松明(役者)、鉾(上五人)、御供籠 下在地を先 十王堂 神輿 行 当



深夜に剣鉾を石座神社へ運ぶ(西河原) (犬持雅哉, 平成 22.10.23)



座小屋での宴会(中在地)(渡部圭-平成 23.10.22)

終神社まで行く 頭にして各ポイントにて、 西河原、 忠在地、 中在地、 村松、 上蔵が後ろに続き最

が行なうことになっている。 を注いで回り、宴が始まる。この時の接待はトウヤとその家族、そしてその親戚 に決められた座小屋に入る。鉾を座小屋の前に立てて一同で神社に参拝する。 小屋ではすでに宴の準備がなされており、次年度のトウヤが上五人から順にお酒 午前 一時二十分ごろにはすべての町が石座神社に到着し、 行列はすぐに町ご

代によって本殿前に設けられた御仮屋で献撰をする。 本殿にむかって右側、 午前三時、 午前二時四十分に本殿前では神事が執り行われる。 神事が執り行なわれるなか、 神官と巫女がむかって左側に並ぶ。 全集落の氏子総代と郷頭が 神事では神官と氏子総

点火される。この頃、 神事では巫女舞が拝殿で行なわれ、 左右の座小屋前に設けられた大松明が それが終わると各集落

わると社務所に御供の一部をトウヤが持って

からの御供が供えられる。本殿への献撰が終

なお、 き巡幸する。 向かう。 五時には子供神輿が、 在地、忠在地、上蔵の順番で御旅所へ向かう。 人神輿がそれぞれ石座神社を発ち御旅所へと 午前四時、 村松の本部役員ら三役は子供神輿に付 行列は下在地を先頭に、 神輿渡御の準備が行われ、 午前五時三十分には大 西河原、

神輿(「小杉の醬油屋さん前」にて合流)、 に御旅所へ直行し巡幸の到着を待つ)、その後を子供 鉾持ち (上五人)、御供籠 (下在地と上蔵のみ。 当役 行列は次のように並ぶ。 目無橋から迎え松明の役者と一緒に岩倉川沿い 松明持ち (役者)、 太刀持ち(太



時には終了する。 部役員らが続く。 刀持ちは神輿係の上蔵が担当。中でも一番和尚)、 大人神輿、 午前六時三十分には御旅所に到着し、 神主、 朝神事が執り行われ、 奉賛会会長、 各町の本 七

殿へ還御させる。 通って本社へ帰る。この時の鉾の巡行順も朝神事の場合と同様である。 が御旅所に到着すると、神輿の還幸が開始される。行列は朝神事と同じルートを 向けて出発する。やがて下在地の白装束着用のトウヤとともに、各町の一番和尚 昼神事では、午後一時に御旅所(山住神社)に集合し、安置されている神輿を本 行列は、神社の社旗(宮元町)を先頭に、金棒引き(二名。宮元町と次期宮元町) (下在地町の郷頭、 上蔵の順) 大人神輿 —神主——白丁(宮元町と次期宮元町)——奉賛会会長と続く。 まず、御幣迎えのために各町の一番和尚が下在地のトウヤ宅に 白丁衣装) ―各町の一番和尚―各町の剣鉾(下在地、西河原、中在地、 -稚児―踊り子(途中から合流)―子供神輿―太刀持ち(上蔵町の二番 途中二か

めたという。その理由は、

ある時にすべての町で相談して申し合わせを行い、一斉に鉾を差すことを止

鉾差しに来てくれる人がいなくなったからだと伝えら







大御幣 (八木透, 平成 24.10.23)

それですべての祭礼が終了する。 所で休憩を取りながら、 約二時間かけて本社へ到着する。ここで神事が行われ

河原、 由緒と歴史 を「女神輿」と呼ぶようになった。男神輿は中在地、 輿」・「西神輿」と呼ばれている。 その時点で鉾差しは岩倉の地元の者ではなく、一乗寺と修学院から来ていたとい なお、 一九五〇年代に地域に電線が張り巡らされる以前は、すべての鉾を差していた。 忠在地、 石座神社には、 下在地がそれぞれ舁いていたが、今日では「男神輿」は渡御して 大人神輿二基と子供神輿一基があり、 後には俗称として、 東神輿を「男神輿」、西神輿 上蔵、 村松が、 大人神輿は 女神輿は西 東神

れている。鉾差しは基本的に一人で、後ろから吹散を持つ者がいたという。

## ② 剣鉾と組織

#### 既要

い。

大述のように、石座神社の氏子である忠在地・中在地・上蔵・西河原・下在地・先述のように、石座神社の氏子である忠在地・中在地・上蔵・西河原・下在地・先述のように、石座神社の氏子である忠在地・中在地・上蔵・西河原・下在地・

### 下在地の剣鉾

る。 の住人の中で、長い剣鉾を組み立てるスペースがある家が務めることになっていめまる。組み立てるのは上五人で、紋付き袴姿で作業をする。トウヤは古くからがまる。組み立てるのは上五人で、紋付き袴姿で作業をする。トウヤは古くから

とめる。さらに麻紐の上に上部は金の水引、下部は半紙で巻き、その上に紅白のとめる。さらに麻紐の上に上部は金の水引、下部は半紙で巻き、その上に紅白のとめる。さらに麻紐の上に上部は金の水引、下部は半紙で巻き、その上に紅白のとめる。さらに麻紐の上に上部は金の水引、下部は半紙で巻き、その上に紅白のとめる。さらに麻紐の上に上部は金の水引、下部は半紙で巻き、その上に紅白の上ないため、朱紐で主要な箇所を通して安定させる。まず、木箱から新聞紙に包まれたで安定させる。安定した俵の左右に鷺を象った錺を差す。このままでは錺は安定に差し込み、その先に剣を差す。この剣を差す時にできる隙間に竹を数本かませに差し込み、その先に剣を差す。この剣を差す時にできる隙間に竹を数本かませに差し込み、その先に剣を差す。この剣を差す時にできる隙間に竹を数本かませに差し込み、その先に剣を差す。この場には鉢巻をつけた甚平立てる前に清めの酒を酌み交わし、乾杯を行なう。まず、木箱から新聞紙に包まれた剣を取り付ける。剣には榊が麻紐で取り付けられる。麻紐は上部と下部の二か所で参き、その上に紅白のとめる。さらに麻紐の上に紅白の

水引で止めて完成となる。

朝神事が終われば、剣鉾はトウヤ宅へ再び運ばれてくる。はよく鳴るようにしなければならないといわれている。なお、早朝の御旅所での石座神社へ鉾を運ぶ際には、基本的には上五人が寝かせて支えながら運ぶ。鈴

半紙を挟んだ紅白の水引で結びつける。次に昼神事に出される鉾の剣が木箱から取りその手順は組立てと全く逆である。次に昼神事に出される鉾の剣が木箱から取りに剣をつける。この時剣の表裏に竹を挟むように木槌で入れ込む。そして左右にに剣をつける。この時剣の表裏に竹を挟むように木槌で入れ込む。そして左右にに剣をつける。この時剣の表裏に竹を挟むように木槌で入れ込む。そして左右にに剣をつける。この時剣の表裏に竹を挟むように木槌で入れ込む。そして左右に増を象った錺を差し込む。次に長神事に出される鉾の剣が木箱から取り神事を終えた上五人がトウヤ宅に戻ってきたら、朝の鉾の解体が行なわれる。

### 西河原の剣鉾

伝承によれば、五町の剣鉾の中で西河原の鉾が一番古いといわれている。 世河原では火祭り当日の午前一時ごろから剣鉾を組み立てることになっている。 西河原では火祭り当日の午前一時ごろから剣鉾を組み立てることになっている。 西河原では火祭り当日の午前一時ごろから剣鉾を組み立てることになっている。 西河原では火祭り当日の午前一時ごろから剣鉾を組み立てることになっている。 西河原では火祭り当日の午前一時ごろから剣鉾を組み立てることになっている。

神事の剣鉾とともに解体することになっている。来る。西河原では、朝神事の剣鉾を当日はそのままにしておき、祭礼の翌日に昼朝神事が終了すると、剣鉾は神輿舁きの人たちによってトウヤ宅へと運ばれて

は朝神事の場合と同じである。昼神事用の鉾は朝神事用の剣鉾より大きくて立派昼神事の剣鉾は、午後零時三十分ごろより組立てが開始される。組み立てる者

剣鉾は上五人によって担がれている。 組立てが終了すると御旅所 (山住神社) ウヤへ引き渡されることになる。 だという。 棹だけはトウヤ宅で保管され、 剣鉾の道具一式は、石座神社の蔵に収納され なお昼神事用の剣鉾には吹散をつける。 なお祭り終了 いずれ次のト へと向かう。

### 中在地の剣鉾

剣鉾を担ぐのは上五人で、今は鉾を横にして担いで いる。中在地でも、 次期トウヤで、マニュアルの図を見ながら行われる。 かけて、トウヤ宅にて剣鉾の組立てを行う。 てるのは本部役員、 中在地では、 火祭り前日の午後七時から九時頃に 昼神事の鉾の方が朝神事の鉾よ 総代、郷頭、 上五人、トウヤ、 組み立

らく乾かしてから仕舞うことになる。金属部品を順々に箱に納めていく。 の部品を拭き、新聞紙で包んでいく。紐と棹はしば 朝神事の鉾は、 翌朝六時頃から解体される。 金属

昼神事の鉾は素襖を着て組立てをした。素襖は袖が長くてやりづらいので作業の 時間を変更したという。なお、剣鉾の棹はトウヤが預かることになっている。 を組むことになったという。朝神事の鉾を組む時は羽織袴姿で行っていた。また まずに新聞紙でくるんでおく。このように平成二十三年までは、朝神事の鉾は朝 昼神事の鉾は昼に組んでいたが、二十四年から祭りの前日の午後一時に両方 剣も包

### 忠在地の剣鉾

組立てを行う。 忠在地では、 この時に朝神事用と昼神事用の両方を組み立てる。剣鉾の棹は翌 火祭りの前日の夕刻に郷頭・上五人と役を退いた者ら五人で鉾の



忠在地、中在地、西河原、下在地の順)

の鉾を組み立て、翌日の正午に昼神事の鉾を組み立てていたという。 年の八月までトウヤが預かり、 朝神事の剣鉾(左から、上蔵、 (福持昌之, 平成 22.10.23) 九月に次のトウヤへ渡される。昔は夕方に朝神事

昼神事の剣鉾(左から、上蔵、忠在地、中在地、西河原、下在地の順) (福持昌之, 平成 22.10.23)

### 上蔵の剣鉾

組み立てる場には女性は入れないことになっている。

なお、鉾を

が昼神事に使用されているのではないかと思われる。昼神事の鉾の方が朝神事の 鉾よりも重いといわれている。昼神事の鉾は昼神事が始まるまでトウヤ宅に置い と「牡丹鉾」と明記されており、写真で確認すると「御釼鋒」が朝神事、 ておく。 剣鉾の名称は基本的に不明だが、ただ剣鉾を納めている箱書きには また吹散は、 昼神事の鉾はオレンジ色で菊の御紋が刺繍されている。 「御釼鋒

ず手で持つのみとされている。神事の鉾の吹散は傷みが激しいために広げていない。祭りの行列の際には、

二名のトウヤが揃って神社へ返しに行くことになっている。 と神事が終われば、 常するようなった。 神以外は神社の蔵の中に保管している。 を神事が終われば、 部本部役員・上五人・トウヤ (三名) ら約十二名が普段着で行う。 手順は、剣鉾の金属部分を金属研磨剤で磨き、新聞紙に巻かれた錺を取り出してゆく。 二本の剣鉾 あつは、祭りのすべての行事が終了した後、組み立てた時と同じメンバーがトウ るのは、祭りのすべての行事が終了した後、組み立てた時と同じメンバーがトウ るのは、祭りのすべての行事が終了した後、組み立てた時と同じメンバーがトウ るのは、祭りのすべての行事が終了した後、組み立てた時と同じメンバーがトウ 本部役員・上五人・トウヤ (三名) ら約十二名が普段着で行う。 手順は、剣鉾の金 はいいたが、新しい家では置けないところも多く、最近になって郷頭の家で保管するようなった。 棹以外は神社の蔵の中に保管している。 を神事が終われば、 世ずるようなった。 棹以外は神社の蔵の中に保管している。 を神事が終われば、 神事用と昼神事用の両方をいっしょに組み立てる。 角 はでは、 対象の下ウヤが揃って神社へ返しに行くことになっている。

うにとの意図からだといわれている。ことである。これらの変革は、新しい人たちが気軽に祭りに参加してもらえるよの庭で行うようにしたこと。もう一つは、その時の衣装を裃姿から普段着にしたなった。一つは、それまではトウヤの座敷で行っていた剣鉾の組立てをトウヤ宅なお上蔵では、新しい住民を奉賛会の会員に加えるにあたり、二つの変革を行

### ③ 資料と記録

調査報告・論文・地域誌

中村治編『洛北岩倉』(明徳小学校創立百周年事業実行委員会、二〇〇七年)中村治編『洛北岩倉誌』(岩倉北小学校創立二十周年記念事業委員会、一九九五年)

「京都の火祭 ─―岩倉・嵯峨―」(三十分、京都市文化観光局、一九九○年)

(八木 透)



還幸祭の剣鉾巡行(上蔵)(福持昌之,平成22.10.23)

# 幡枝八幡宮社 秋季大祭

京都市左京区岩倉幡枝町幡枝八幡宮社毎年十月二十三日前後の土日

## ① 祭礼と由緒

地域の概要

命、火牟須毘命、天麻禰命を祀る針神社がある。境内には末社と、金山毘古れる。境内摂社として高龗神を祀る貴船神社がある。境内には末社と、金山毘古応神天皇、神功皇后を祀る。社名は石清水八幡宮から枝分かれした分社の意とさ「幡枝八幡宮社は寛平六(八九四)の創祀で、旧幡枝村の産土神である。祭神は

く、屋号で区別する。ているが、古くからの氏子には大西、小村、松村、小谷の四つの名字の世帯が多五十から五百世帯とされている。近年、区画整理事業により新しい住民が流入し池田町にまたがる地域である。平成二十三年(二〇一一)現在、氏子数は約四百氏子地域は、旧幡枝町に相当する、現在の岩倉幡枝町と岩倉北池田町・岩倉南

る。巡幸においては、「伝統保存会」の法被を着た氏子が剣鉾を担う。会は「虫送り」行事を保存するために、三十から四十年前に結成された組織であため、旧幡枝村民に由来する古くからの氏子がその中心となっている。伝統保存昭和四十六年に「座中講」という氏子青年の組織が原型になり結成された。その宮社奉賛会は祭礼の中心的な担い手であり、剣鉾も奉賛会が所有・管理している。 氏子組織の主たるものには幡枝八幡宮社奉賛会と伝統保存会がある。幡枝八幡

#### 示礼次第

日前後の土日に開催される。神事の準備は宵宮の日中に幡枝八幡宮社奉賛会が中幡枝八幡宮社の秋季大祭は、宵宮と神幸祭・還幸祭からなり、毎年十月二十三

心になって境内で行われる。この際、神輿、 対針を含めたすべての 護御の道具は拝殿に祀 られる。御霊遷しの神 時三十分頃より開始さ れる。巫女による神楽 本納と、狂言大蔵流茂 山千五郎家社中の舞奉 納がある。

茂山千五郎家社中の舞 では千五郎家社中の舞 では、 の鳥居前に移される。 では、 では、 の鳥居前に移される。 では、 の鳥居前に移される。 にて神幸祭が行われ、 にて神幸祭が行われ、

渡御の道具は、還幸祭が終わるとすぐに解体し、境内の蔵に片づける。前で還幸祭が開始する。この際も茂山千五郎家社中の舞が奉納される。すべての頃に還る。拝殿前で神輿の差し上げが行われたあと、午後二時三十分頃より拝殿奉納を経て玉串奉奠がなされる。午前十一時三十分頃より渡御を開始し午後二時

#### 行列次第

し、府道四○号に出て南下、宝ヶ池通との交差点を越えて北池田町および南池田五郎家社中、の順となる。巡行ルートについては、幡枝八幡宮社の鳥居前を出発された文書を納める菊の御紋入りの塗箱─宮司─神職─子供神輿─神輿─茂山千行列次第は、神輿先導役─榊─幸鉾─御神宝─太鼓─剣鉾─禁裏御所より下賜

ハて暴れる。 ぐって幡枝八幡宮社に帰還する。道中、五か所で接待があり、その都度神輿を舁げって幡枝八幡宮社に帰還する。道中、五か所で接待があり、その都度神輿を舁町に入る。岩倉池田町児童公園を出てからは、再び府道四○号に戻り幡枝町をめ

#### 由緒と歴史

夕方になると各家が交代で境内の御神灯の守をしていたという。祭礼 大西家(屋号·下屋敷)が宮守をつとめていた。旧幡枝村の住民はすべて氏子であり、 構えていたともいう。当社には社務所が昭和四年(一九二九)頃まで存在せず、がわかる。旧幡枝村は公家との関係が深く、特に綾小路家は避暑地として別荘を明和五年(一七六八)に後桜町天皇からも「菊御紋吹散御鉾」が奉納されたこと明和五年(一七六八)に後桜町天皇からも「菊御紋吹散御鉾」が奉納されたこと明和五年(一七六八)に後桜町天皇からも「菊御紋吹散御鉾」が奉納されたこと明和五年(一七六八)に後桜町天皇からも「菊御紋吹散御鉾」が奉納されたことの方になると各家が交代で境内の御神灯の守をしていたという。祭礼

れたという。また現在の石段下にある広場はかつての馬場であり、戦れたという。また現在の石段下にある広場はかつての馬場であり、戦力をといったの組織である。跡取りは十二歳から二十歳になると座中講に加入した。 
成員は村全体で二十四名と定められており、任期は十二年であった。 
成員は村全体で二十四名と定められており、任期は十二年であった。 
成員は村全体で二十四名と定められており、任期は十二年であった。 
成員は村全体で二十四名と定められており、任期は十二年であった。 
成員は村全体で二十四名と定められており、任期は十二年であった。 
成員は村全体で二十四名と定められており、任期は十二年であった。 
成員は村全体で二十四名と定められており、任期は十二年であった。 
は座中講が取り仕切っていた。これは、各家の跡取り(多くの場合、長男)は座中講が取り仕切っていた。これは、各家の跡取り(多くの場合、長男)

るようになった。 規に移ってきた住民を中心に「お祭り実行委員会」が結成され、屋台が設営され前はここに御神輿を祀り競馬を行っていた。平成二十一年(二〇〇九)より、新前はここに御神輿を祀り競馬を行っていた。平成二十一年(二〇〇九)より、新

### ② 剣鉾と組織

# **鶴鉾•亀鉾**(幡枝八幡宮社奉賛会)

#### 概要

約四メートルで、旧鶴鉾・亀鉾の長さに倣ったとされる。 現在祭礼で用いられている鶴鉾・亀鉾の製作年代は戦前まで遡る。棹の長さは

れる。明治二年(一八六九)の「八幡宮菊御紋由緒」では、宝暦七年(一七五七)の鍍金などの修復を施したことがわかる。旧鶴鉾・亀鉾は江戸末期の作と伝えらの鍍金を再度施した上で棒・鈴を修復し、後者は「鶴亀」に新調した上で、金物の鍍金を再度施した上で棒・鈴を修復し、後者は「鶴亀」に新調した上で、金物の鍍金を再度施した上で棒・鈴を修復し、後者は「鶴亀」に新調した上で、金物の鍍金を再度施した上で棒・鈴を修復し、後者は「鶴亀」に新調した上で、金物の鍍金などの修復を施したことがわかる。旧鶴鉾・亀鉾は江戸末期の作と伝えら、南道は、山本の一巻の竹田の竹田の町の町では、宝暦七年(一七五七)の・一巻は、宝暦七年(一七五七)の・一巻は、宝暦七年(一七五七)の鍍金などの修復を表している。日本の一巻は、宝暦七年(一七五七)の・一巻は、宝暦七年(一七五七)の・一巻は、宝暦七年(一七五七)の・一巻は、宝暦七年(一七五七)の・一巻は、宝暦七年(一七五七)の・一巻は、宝暦七年(一七五七)の・一巻は、宝暦七年(一七五七)の・一巻は、宝暦七年(一七五七)を応じた。





亀鉾の錺(松田有紀子, 平成 23.10,22)

が、平成十年(一九九八)の御神宝の修理の際に廃棄されたとみられる。より寄付された剣鉾についての記述はない。現在の旧鶴鉾・亀鉾の所在は不明だに桃園天皇より寄付された「鉾吹散 弐流」の存在が確認できるが、後桜町天皇

明在、鶴鉾・亀鉾ともに所有者は幡枝八幡宮奉賛会である。これは前述したよ現在、鶴鉾・亀鉾ともに所有者は幡枝八幡宮奉賛会である。これは前述したよ現在、鶴鉾・亀鉾ともに所有者は幡枝八幡宮奉賛会である。これは前述したよ

### 鉾祭りの次第

神輿や渡御の道具とともに移される。 鶴鉾が東、亀鉾が西である。翌日の神幸祭では、石段下にある広場の鳥居前に御 せず、宵宮の御霊遷しに際して拝殿に御神輿や御神宝と祀る。賽銭箱を挟んで、 める。還幸祭が終わり次第、剣鉾は解体されて蔵に収納される。現在当屋は存在 数人が拝殿で行う。剣鉾の組み立ては幡枝八幡宮奉賛会員の最年長者が一人で務 神事の準備は、宵宮の日中に幡枝八幡宮奉賛会および氏子から輪番で選ばれた

#### 鉾差し

鶴鉾と亀鉾の鈴を交互に鳴らしていた。していたのは昭和十年(一九三五)頃までであり、差し手は氏子の有志が務め、伝統保存会のメンバーが鉾を肩で担う。各鉾の前後に一名ずつつく。剣鉾を差

## ③ 資料と記録

# 調査報告・論文・地域誌

「奉賛会だより」(幡枝八幡宮社奉賛会会長 大西均氏発行

事業実行委員会、二〇〇七年)中村治著・岩倉の歴史と文化を学ぶ会編『洛北岩倉』(明徳小学校創立百周年記念

# 剣鉾祭礼記録・古文書

四十五年)「御神輿修覆積書」(京都市歴史資料館架蔵写真版「幡枝八幡宮文書三十三、昭和「御神輿修覆積書」(京都市歴史資料館架蔵写真版「幡枝八幡宮文書三十四、昭和四十五年)

(松田 有紀子)

# 八神社 秋季大祭

京都市左京区銀閣寺町(ただし、二十四日以前)(ただし、二十四日以前)

## ① 祭礼と由緒

地域の概要

浄土寺馬場町、浄土寺東田町の十七町などである。銀閣寺前町、浄土寺石橋町、浄土寺上南田町、浄土寺下南田町、浄土寺石橋町、浄土寺上南田町、浄土寺下南田町、浄土寺南田町、浄土峰とする東山連峰、西に吉田神楽岡、南に鹿ケ谷、北に北白川と接す、八神社は、慈照寺(通称、銀閣寺)の門前北部に位置しており、東に如意ヶ嶽(大八神社は、慈照寺(通称、銀閣寺)の門前北部に位置しており、東に如意ヶ嶽(大

住してきた新住民の比率が大きくなっていった。また、昭和三十年代になると、 化が進んだ。こうした状況によって、祭礼を構成する地元住民より、 された都市計画法(+二条)による区画整理事業が引き金となって新入住民が増加 それまで農業で生計を立てていた住民の中で観光客を対象とする商売に転業する 市近郊農村であったが(『京都府地誌』、京都府行政文書)、昭和四年(一九六五)に実施 とりまく社会環境の変化にともない、昭和三十年代以降、 漬物屋などが軒を連ね、観光客で賑わう地域となっている。以上のような地域を 者が増えた。とりわけ、慈照寺参道に顕著であった。現在では土産物屋、 京都府が明治十四年に作成した「愛宕郡村誌」によると、当時のこの地域は世帯 太政官達第九十七号による全国的な地誌編纂事業(『皇国地誌』)の一環として、 昭和二十九年(一九五四) 人口四百四十七人、菜種、南瓜、西瓜、藍、 の京都市電白川線の路線拡張にともなって市街地 祭祀構成員は時代に応 茶を主要物産とする都 余所から移 、喫茶店、

じた組織の改正に努めながら、今日まで祭りを運営している。

中もそれに従い、各十五軒ほどで三分されている。ので護持している。鉾は「一之鉾」、「二之鉾」、「三之鉾」と呼ばれており、鉾溝ある。当地域には三組の鉾があり、現在四十九戸からなる特定の家の者が講を組神社が行う年中行事の中で剣鉾が用いられるのは、八神社秋季大祭においてで

や浄土寺石橋町などにも十軒程度が分散している。社周辺の銀閣寺町内に集約されていたが、現在は分家や転居によって銀閣寺前町は、儀礼の執行と鉾や祭壇など祭具の管理である。講に属する家は、かつて八神人の祭祀組織のうち、特に剣鉾に関わるのは鉾講である。鉾講の主な活動

基本的にできない。 基本的にできない。 は、年長者から年齢順に十名のみが講員として選出されるものであった。この長は、年長者から年齢順に十名のみが講員として選出されるものであった。この長は、年長者から年齢順に十名のみが講員として選出されるものであった。この長は、年長者から年齢順に十名のみが講員として選出されるものであった。この長ば、年長者から年齢順に十名のみが講員として選出されるものであった。この長ば、年長者から年齢順に十名のみが講員として選出されている。かつての鉾講

かでは重要な役割を担う存在である。 
の地域では文書・記録類や現行の資料などで「当家」の字を用いているケースが多いことから、ここの地域では文書・記録類や現行の資料などで「当家」の字を用いているケースが多いことから、ここの地域では文書・記録類や現行の資料などで「当家」の字を用いているケースが多いことから、ここの地域では文書・記録類や現行の資料などで「当家」の字を用いているケースが多いことから、ここの地域では文書・記録類や現行の資料などで「当家」の字を用いているケースが多いことから、ここの地域では文書・記録類や現行の資料などで「当家」の字を用いているが、翌年の書画を、当家はその年に鉾の責祭記構成員の中でも重要な役目を担うのは当家である。当家はその年に鉾の責

記録されている(「中村〈允〉家文書」享和二年九月二十五日条)。ワタシと呼ばれる。少なくとも近世期から「当渡シ」と称されていたようであり、して正式に任命されることになる。この引き継ぎ式は、受戸渡し、あるいはトウ受戸は、大祭終了後に行われる当家の引き継ぎによって、翌年の祭礼の当家と

**光導、社名旗(アルバイトー名)、太鼓(アルバイトニ名)、天狗(アルバイトー名)、お稚児その他に、巡幸の総括、副総括、交通整理、浄楽消防分団(四名)、警察官数名、** 



神輿 乗馬供奉等が祭礼に関 わっている。 (希望者と付き添い)、子供 (担ぎ手百四十名)、 (担ぎ手七十名)、 (七十名)、 女性神 男神 お

いようにという配慮か 軸受けの儀、 号軸渡しの儀、 ではサラリーマンとし 採用してからは十月二 日であったが、新暦を 祭日は旧暦九月二十四 構成される。 神幸祭、還幸祭、 て働く者も参加しやす 十四日となった。近年 秋季大祭は、 かつての 直会から 、御出祭、 主に神 神号

金曜日から月曜日まで四日間が祭りの期間となる。そのため、 曜日を式日としている。 交通局や警察への申請手続き、役員会議、 にとっては参加が困難な場合もあるという。 は九月上旬ごろから本格化する。 しかし、 祭礼にかかる準備から片付けまでを入れると、 広報活動などを含めると、祭りの準備 また、公道を巡幸するにあたっての 勤めに出ている者

具の搬出を行い、当家宅で祭壇を組み立てる。 祭礼の前々日には、 午前七時に役員が神社へ集合し、 午前九時からは、 神社の蔵から鉾や祭壇用 神号軸渡しの儀

れる。 が渡される。 受戸・代表が参列する。 が各鉾の当家を訪れ、 浄闇の中で本殿から本神輿(別称・男神輿)へ御霊が遷される。これに当家 各鉾の当家はこれを自宅へ持ち帰って床の間 祭壇に向かって清祓いを行う。

から順に神職から当家

〈神号軸(「八社大明神/十禅寺大明神」号が墨書された一幅の掛軸)

祭典の後に一之鉾

御出祭は午後七時から行わ

へ飾る。

が執り行われる。これには各鉾講中の代表と当家が参列する。

祭礼の前日は、当家が御神酒と鏡餅を本神輿へ奉納する。

ちひめ雅楽会」が数年前から務めている。この会は、 れる。 に市比賣神社の宮司が立ち上げた雅楽団体で、現在は約二百名が所属している。 鉾代表・当家・受戸、 クの荷台へ飾りつけて巡幸に備える。 正午過ぎに各鉾講中は神社へ向かう。神社で神幸の祭典が行われ、 祭礼の当日は、 神輿代表者、 参列する鉾講中の座順は、 各鉾講中ともに午前十時に当家のもとへ集合する。 女性神輿代表者、 最後列に三之鉾代表・当家・受戸である。 最前列に一之鉾代表・当家・受戸、 楽人三名(笙・篳篥・龍笛)が座る。 神幸祭の祭典は、 昭和五十五年 (一九八〇) 正午から神社で執り行わ その隣に大祭総 神幸行列の 鉾をトラッ 次列に二之 楽人は「い

巡幸がはじまる。 剣鉾は巡幸が終わって参道まで帰ってくると、神社へは向かわず、 行列から抜

数名の鉾講中によってすみやかに解体される

けて当家宅へ運ばれ、

受戸・代表の三名が参列する。ここで神号軸受けの儀、 れる。これにて大祭は終了となる。 る。 神輿が神社へ到着すると、還幸祭の祭典が執り行われる。 講中によって、引き継ぎの儀礼を翌日に行うところもある。 この後、 各鉾講中で当家の引き継ぎが行われ ならびに受戸祓いが行わ 鉾講中からは当家・

二十四日以前の日

敷で行われていた。現在は料亭などで行っている。 各鉾の総会が行われる。この総会はかつて「鉾勘定の儀」と呼ばれ、当家宅の座 翌日は代表と当家 (昨夜まで受戸を務めていた者)が神社へ軸を返却に行く。

行列次第 神幸祭の行列次第については次の通りである。 八神社を南下して浄土寺南田町

あったという。

そのことは、

祭礼において剣鉾や神輿は日吉神社まで巡幸することが慣例

黒川道祐が延宝九年(一六八一)に著した『東西

歴覧記』にも記録されており、井上頼寿が昭和十五年(一九四○)に刊行した『京

三之鉾)―男神輿。 までは、先導―社名旗―太鼓―鉄棒―獅子―天狗―真榊―鉾三基(|之鉾―二之鉾

神輿―女性神輿―男神輿―本神輿―神職―お供物係。狗―真榊―子供鉾(榊の車に載せる)―お稚児―鉾三基(一之鉾―二之鉾―三之鉾)―子供りと回って再び参道へ戻るまでは、先導―社名旗―太鼓―鉄棒―雑色―獅子―天りと回って再町で折り返し、慈照寺前の参道(銀閣寺・宇多野線)から氏子圏をぐる

神輿(男神輿)に加えて女性神輿を増やしたのも平成六年以降である。以上のような行列次第は平成六年(一九九四)以降に定まった形式である。本

#### 由絹と歴史

地域の古老の語りによると、八神社の御旅所は、かつて浄土寺真如町に鎮座す築する際、八社大明神と十禅師大明神の二柱を一つの本殿に合祀したとある。「中には、十禅寺大明神、八社大明神(八所大明神とも)、稲荷大明神が祭神とある(「中には、十禅寺大明神、八社大明神(八所大明神とも)、稲荷大明神が祭神とある(「中には、十禅寺大明神と一川一二)に村の庄屋が京都奉行所へ提出した明細帳の写し別に八社明神社と稲荷社の祠が境内に祀られていたようである(『山州名跡志』一七〇別に八社明神社と稲荷社の祠が境内に祀られていたようである(『山州名跡志』一七〇別に八社明神社と稲荷社の祠が境内に祀られていたようである(『山州名跡志』一七〇別に八社明神社と稲荷社の一川の本殿に合祀したとある。

ったという。 子の若連中の間で意見の対立が生じ、日吉神社までの巡幸が廃止されることにな都古習志』でも報告されている。しかし、昭和二十九年(一九五四)に双方の氏

ランダムに散在していることがわかる。家の分布図」によると、一之鉾・二之鉾・三之鉾の講中の分布には規則性はなく、経緯がある。この地域の祭祀組織について調査した松村真衣子氏が作成した「当一部の鉾講の人口が減少したことから、籤を使って鉾講の人員を等分したという。当時、現在の各鉾講は大正七年(一九一八)に再編成されたものであるという。当時、

域に青蓮院領が存在したことが関係している。

・一方、大正七年以前の鉾講の実態については詳らかでない。ただし、天台宗青連院門跡の寺誌として知られる『華頂要略』(第六七)に所収されている「御門跡蓮院門跡の寺誌として知られる『華頂要略』(第六七)に所収されている「御門跡蓮院門跡の寺誌として知られる『華頂要略』(第六七)に所収されている「御門跡蓮院門跡の寺誌として知られる『華頂要略』(第六七)に所収されている「御門跡蓮院門跡の寺誌として知られる『華頂要略』(第六七)に所収されている「御門跡蓮院門跡の寺誌として知られる『華頂要略』(第六七)に所収されている「御門跡蓮院門跡の寺誌として知られている。

候覚」によると、「社人村方年かさの者を一和尚と申、 暦九年(一七五九)に浄土寺村の庄屋と年寄が御役所へ提出した「就 が差配して祭りを運営していたという。そのことは次の史料から確認できる。 以前は、祭礼となると一和尚(いちばんじょう)と呼ばれる祭祀構成員の最高責任者 など、祭礼に関する様々な決定権を有する存在である。 資料館蔵)、 番二社役相勤申候。 代表は神幸祭の当日が雨天だった場合などに鉾を出すか否かといった判断を下す 現在では一和尚という名称はあまり用いられておらず、代表と称されている。 、神社に専属の神職が配置されたのは昭和三十三年(一九二八)である。 平成十六年 明治元年(一八六八)十一月に作成された「社寺録 愛宕郡之部」には 神主社人等無之 村方老年之者巡番 (二〇〇四) の会合で、目安として七十五歳を上限とすること 常禰宜と申者無,御座,候」とあり(「中村〈九〉家文書」京都市歴史 守護仕候」とある(京都府行政文書)。 三人御座候処、 かつては任期などなかっ 壱人ツツ年 |御尋|申上 宝

一と鉾の弋長を努める大前台通氏こよると、受言を努める家は、かつて末のが決定された。一和尚の次の年長者を二和尚とし、その次が三和尚であった。

そのようなことは行われていない。

一之鉾の代表を務める大前治通氏によると、受戸を務める家は、かつて床の間では外の代表を務める大前治通氏によると、受戸を務める家は、かつて床の間ではならない代表を務める大前治通氏によると、受戸を務める家は、かつて床の間でありない代表を務める大前治通氏によると、受戸を務める家は、かつて床の間である。

#### その4

が続いていたという。この神饌を当家宅から神社へ女性が運上する際には剣鉾をへラで練って混ぜたものを高さ二、三十センチメートル程の円錐形に形づくっいう説もある)が頭に載せて神社へ運ぶ風習があったという。この時の神饌は赤飯いう説もある)が頭に載せて神社へ運ぶ風習があったという。この時の神饌は赤飯かつては木製の舟の中に高盛の神饌を入れて、これを未婚の女性(老女であったと

域の者三名が差したという。参加した。しかし、八神社の剣鉾は持ち出していない。別の地域の剣鉾をこの地参加した。しかし、八神社の剣鉾は持ち出していない。別の地域の剣鉾をこの地昭和六十三年(一九八八)に開催された京都国体にこの地域から鉾差しが三名

## ② 剣鉾と組織

### 一之鉾(一之鉾講)

#### 砂要

いる(平成二十三年現在)。講中から毎年一軒が当家を務めるが、万が一、その家に不一之鉾を護持する一之鉾講は、十四戸(数年前までは十七戸であった)で構成されて

幸事があった場合は当家を交替することになっている。

### 鉾祭りの次第

に引っかからないよう刺股状の棒で防ぐ役目を担う。講中から一名ないし数名が荷台へ乗り込む。この者は巡幸中に剣が電線や木の枝当家へ集まり、組み立てた剣鉾を午前十時ごろにトラックへ積み込む。この時、祭礼の当日は、当家が本神輿へ奉納した供物を下げて受戸宅へ送る。鉾講中が祭礼前日の午前九時三十分、当家の家長が神社の本神輿へ供物を奉納する。

持って従う。時、剣鉾に吹散を取りつけるが、トラックの後ろに続く裃の役員が吹散の下端を時、剣鉾に吹散を取りつけるが、トラックの後ろに続く裃の役員が吹散の下端をの祭典に参列する。祭典終了後の午後一時過ぎに神幸祭の巡幸がはじまる。この講中は正午過ぎに神社へ向かう。そのうち、代表・当家・受戸の三役は神幸祭

宅で当家の引き継ぎが行われる。
う。還幸祭の終了後、神号軸受けの儀および受戸祓いが行われる。その後、受戸受戸祓いの儀へ参列するために神社まで戻るが、他の講中は当家で鉾の解体を行受戸祓いの儀へ参列するために神社まで戻るが、他の講中は当家で鉾の解体を行行列は氏子圏をぐるりとまわり、午後四時ごろ帰還する。三役は還幸祭および

われる。

翌日の朝、昨日まで受戸を務めた者は、当家として自宅の床の間に神号軸を掛翌日の朝、昨日まで受戸を務めた者は、当家として自宅の床の間に神号軸を掛

神社の蔵から神輿や各鉾を出して状態の確認をしている。毎年、祇園祭が終わって梅雨が明ける頃に祭具の虫干しを行っている。この時、

の前に祭壇を築くとともに、剣鉾などを飾るというもの。祭壇には、剣先スルメ、

栜

五色豆、

塩

洗い米、

鏡餅、

水引を供える。

当家の供物の

天保十一年(一八四〇)九月の記録「御膳献立仕法覚」や大正元年に書写

おおよそは旧来のものを踏襲していると

「御膳式献立覚」と比較すると、供物の内容には違いが確認できる『八神

練習用のものを切ったのに対し、三之鉾だけは本鉾の棹を切断したという。 たという。各鉾ともだいたい同時期に棹を切断したというが、一之鉾と二之鉾は 差しを行わなくなり、鉾の棹(地域では長柄と称している)を約一・五メートル切断し しかし、一世代前までは鉾差しの経験者がいた。昭和四十、 現在は剣鉾をトラックの荷台に載せて巡行しており、鉾差しは行っていない。

三十年代には八神社秋季大祭に鉾差しとして招かれていたという。 には浄土寺や若王子の地域に鉾差しが多かったという。また、 鉾差しを務めていた渡辺修三氏(「九二五年生まれ)によると、昭和二十、 乗寺八大神社の氏子であり、平成十一年(一九九九)ごろまで各地の祭礼で 渡辺氏自身、

ある。ウチ飾りの内容は、 飾りは当家の室内のしつらえのことで、オモテ飾りは当家の庭先の飾りのことで 一之鉾講中では、 当家飾りのことをウチ飾りとオモテ飾りと称している。 神号軸渡しの儀で受けてきた軸を床の間に掛けて、そ

五十年代になると鉾 三十年代 昭和 がある。 された いう。 昆布、 社一之鉾講中所蔵文書』京都市歴史資料館架蔵マイクロ版) た、長い竹の先に榊をくくりつけたものも庭先へ一本立てる。これは斎竹と考え 内容は近年簡素化される傾向にあるが、 あったが、 た榊を立てていたという。 『東西歴覧記』に記録されており、井上頼寿が報告した『京都古習志』にも記載 オモテ飾りは、

つてのウチ飾りには、

竹棚は一和尚・二和尚・三和尚の三人が毎年新たに竹でつくる決まりで

そのことは延宝九年(一六八一)

に黒川道祐が著した

竹棚と呼ぶものを床の間に築き、その上に御幣を付け

御幣付きの榊は依代と考えられ、

巡幸に供する剣鉾と提灯を庭先へ立てるというものである。

当家で一年中祀られていたという。



- 之鉾当家飾り(内田みや子, 平成 23.10.21)

### |之鉾 (二之鉾講

新鉾をマイリボコと称している。 二之鉾を護持する二之鉾講は十五戸で構成されている(平成二十三年現在) 剣鉾は新旧二基を鉾講中で護持している。 錺は桐の意匠に十六弁菊紋を左右に配し 旧鉾をオイデボコ

という墨書銘がある。 書銘があり、 いう墨書がある。剣の箱には「文化三丙寅九月/洛東浄土寺村二鉾氏子中. 旧鉾の錺箱には「宝永二乙酉年九月吉日/二之鉾) 新鉾の箱裏には明治二十九年(一八九六)十月に新調したと /おいで御錺鉾

付けられている。 錺受には表に「十禅師大明神」 地蔵菩薩は、 十禅寺大明神の本地仏とされる の銘があり、 裏に地蔵菩薩の小像が取り

られる。





之鉾当家飾り(内田みや子, 平成 23.10.21)



棹は二点あり、現在の巡行で使用している方は練習用の棹であり、 昭和四十年

代に短く切断したものである。もう一本は本鉾 (旧鉾) 用の棹であり、

螺鈿細工で

加工された見事なものである。

号が縫い付けられている。 有する。最も古いものは箱に墨書で寛政八年(一七九六)の年紀がある。しかし、 いものは明治二十二年(一八八九)に新調したものである。「十禅師大明神」の神 これは破損が激しいため、模様(菊紋)の部分のみを残して額装にしている。 吹散(地域では見送りと称している)は、現在巡幸に使っているものも含めて三幅を 新し

### 鉾祭りの次第

いう。また、本家の長男が亡くなった場合に限って、次男や分家の者が代わって その家の長男が参加するとそれまで出ていた親は隠居となるのが慣例であったと しか参加できなかったという。本家の一軒から一名を出すというものが慣わしで、 山本正太郎氏(1九1四年生まれ)によると、三十年ほど前まで祭礼には本家の者

鉾差し 参加するというものであったという。

前は地元に大勢の鉾差しがいたことがうかがえる。 察すると、本図は昭和の中ごろに描かれたもののようである。これによって、 (一九〇八年生まれ) が役員として描かれている。描かれている人物の年代などから 町内住の松田元氏が描いた掛軸の絵には、講中の長谷川雅巳氏の父庄左衛門氏

金糸で縫った吹散(青江智洋, 平成 22.10.24)

あるという。奥座敷に設けた祭壇脇には新鉾を飾る。神幸祭には新鉾を巡幸に出 オイデボコを玄関先に飾る風習は、 祭日まで当家の玄関先にはオイデボコとして棹の先に榊を挿して祀っている。 二之鉾講中では当家飾りという言い方はしない、「ウチ飾り」と称している。 平成十六年(二〇〇四)からはじめたもので

神号軸渡しの儀で受けてきた掛軸を床の間に掛けて、その前に祭壇を築く。

祭

壇には、 神社二之鉾講中所蔵文書』京都市歴史資料館架蔵マイクロ版) の記録「二之鉾御膳帳」と比較すると、供物の内容に若干の違いが確認できる『ハ おおよそは旧来のものを現在に踏襲しているという。 御神酒を供物とする。 スルメ、 松茸、葉付き大根、 当家の供物の内容は近年では簡素化される傾向にある 人参、 野老(鬼野老)、セキショウ、 文化八年 (一八一一)

供えていたもの)、 してウチ飾りは終了となる。 大祭終了後、 御膳、 当家の引き継ぎに際して、当家から受戸宅へ掛軸や祭具を送り出 掛軸、 受戸宅へ引き継ぐ祭具は、 幔幕(戸帳)などである。 榊、 吹散、 御供 (神号軸に

神社の神輿蔵で剣鉾の錺や剣や棹、トラック用の幕、 提灯を保管している。 「大明神」と書かれた木製

片付けなどの裏方に回ることになっており、厳粛な風習の一部は現在でも守られ 男女平等を基本とする現代社会にあってそのような風習は適当でないという住民 当時は、ウチ飾りをしている部屋へ入ることすら女性は禁止されていた。しかし、 の意見があり、廃止することになった。ただし、喪中の家などは祭りに参加せず、 十年ほど前まで、 剣鉾の飾り付けなどに女性が参加することはできなかった。

# 三之鉾

三之鉾を護持する三之鉾講は十七戸で構成されている(平成二十三年現在) 剣鉾は新旧二基を鉾講中で護持している。ともに錺には菊に鳳凰の意匠

巳戴九月良辰 れている。そのことは、吹散を収める大小二点の箱書きに示されている。 吹散には見事な菊紋が金糸で施されており、青蓮院から送られたものと伝えら 「(菊御紋) 青蓮院宮御寄附三之神鉾吹散」と墨書があり、裏に 洛東浄土寺村三之鉾組講中」とある。 小の箱表には「(菊御紋)青 「寛政九丁 大の箱

> ある。 また、寛政三年に記された「三之鉾吹散入用覚」に青蓮院から吹散を寄附された に青蓮院から三之鉾講中へ吹散が寄進された経緯は詳らかでないが、 月 蓮院宮様御寄附吹散 吹散箱/寅九月吉日/三之鉾講中」という墨書銘をもつものが保管されている。 イクロ版)。そのほか、現存する吹散を納める木箱には「慶應弐年/三之鉾神鉾御 ので礼金を納めたという記事がある(『八神社三之鉾講中共有文書』京都市歴史資料館架蔵マ 一部が青蓮院領であったことと関係があると思われる『華頂要略』『旧高旧領取調帳』)。 錺受の共箱には 奉寄進吹散箱 「昭和五十四年己未年十月吉日/奉額収納箱/三之鉾講中」と 阿尾弁治」とある。寛政三年 (一七九一) と九年 (一七九七) 幅 三之鉾講中」とあり、裏に「維時寛政三年辛亥秋九

思われる(『八神社三之鉾講中共有文書』京都市歴史資料館マイクロ版所蔵)。 には、 年 (一九〇八) 十月十九日に水原庄太郎が記した 「三之鉾/飾り設計書乃請取書」 月まで)では、 上金柳及調度(後略)」とある。 菊之立木模様金柳昇り龍 面ニ付昇り龍。 わかる(『八神社三之鉾講中共有文書』京都市歴史資料館架蔵マイクロ版)。また、明治四十 などの表記も見える。また、鉾田の収益は鉾など祭具の修復に充てていたことが 三之鉾講中共有文書の「三之鉾講中金銭出入帳」(明治三十六年十月から明治四十年十 「鉾飾り菊之立木、銅地、打取彫生地之侭、壱組/一、金拾弐円 剣のことを「招き」と記しており、「サシ革」、「リン」、 打取彫 四個/一、金七拾五円 四個/菊御紋 これは神社蔵に保管しているという旧鉾であると 弐個/右は五度焼付鍍金/りん当ヨリ 鉾飾り菊之立木両面ニ及長柄巻 同額之面

祭りで役員が着用する裃は各家で保管している。

鉾祭りの次第

鉾差し

おおよそは一之鉾・二之鉾と同様の次第である

しかし、 昭和四十八年(一九七三)には巡行に鉾を差していたことが記録されている。こ 現在は剣鉾をトラックの荷台に載せて巡行しており、鉾差しは行っていない。 当家で引き継いでいる講中の覚書「三之鉾講中収支通計控」を見ると、





三之鉾の当家(内田みや子, 平成 23.10.21)

鉾の棹を一・五メートル程度切断し、トラックで巡行する形態にしたという。 ど外部の鉾差しを招いて鉾差しを行っていたことの裏付けともなる記録である。 ら雇った者を指すのかについては明らかでないが、先述したように渡辺修三氏な に支払ったことが記録されている。このアルバイトが地元の者なのか別の地域か 年(一九七四)から五十一年(一九七六)までは鉾差し料を三名の「アルバイト」 神幸祭の巡幸に剣鉾を差して歩くことがなくなったため、 「鉾差し料」として三名に一万五千円 (1括) を支払っている。 講中の決議によって 昭和四十九

膳式膳献立」と比較すると、供物の内容には若干の違いが確認できる『八神社三之 は旧来のものを踏襲しているという。明治三十五年十月に書写された「祭神之御 榊を供物とする。当家の供物の内容は若干簡素化される傾向にあるが、 大根、葉付き金時人参、梅干、粗塩、ところの根蕗、石松(〒陰蔓)の根、 神号軸渡しの儀で受けてきた掛軸を床の間に掛けて、その前に祭壇を築く。 祭壇には、 柿、栗、五色豆、昆布、カマスの開き、剣先スルメ、椎茸、葉付き おおよそ

**鉾講中所蔵文書』京都市歴史資料館架蔵マイクロ版)** 

りして近所へ配るなどしていたが、現在はあまり派手なことはしなくなった。 出してお飾りは終了となる。 していたという。また、餅を搗いたり、鯖寿司やちらし寿司や赤飯などを作った 大祭終了後、当家の引き継ぎにともない、当家から受戸宅へ掛軸や祭具を送り 昭和十年代には、祭りの日となると、どこの家でも親戚を呼んで宴会などを催



ては五本の鉾があった可能性も高いと考えられる。 黒川道祐が『東西歴覧記』延宝九年(一六八一)九月二十四日条に山王十禅師宮 は地域に残っておらず、あくまで口伝によってのみ語り継がれている。 不明である。鳳凰・龍・菊などの意匠が施されていたというが、それを示す記録 (八神社) の祭礼として、 明治時代まで、この地域には他にも鉾が二基あったというが、現在その所在は 五本の剣鉾に神輿一基が従ったと記しているので、

# 4 資料と記録

大神社の祭礼に関する史料としては、管見の限り次のようなものがある。 八神社の祭礼に関する史料としては、管見の限り次のようなものがある。 大衛門家所蔵文書の一部がマイクロフィルムとして京都市歴史資料館に架蔵され 大衛門家所蔵文書の一部がマイクロフィルムとして京都市歴史資料館に架蔵され 大神社の祭礼に関する史料としては、管見の限り次のようなものがある。

神社の秋季祭礼について実地調査を行い、きわめて詳細な報告を行っている。がある。旧浄土寺村の祭祀に関わる空間構造の変遷を考察した論文であるが、八浄土寺村の祭祀空間について」(京都大学大学院人間・環境学研究科平成平成十七年度修士論文)(神社の祭礼を知る上で参考となる先行研究としては、松村真衣子「京都府旧

# 調査報告・論文・地域誌

小林月史『京都の神仏』白川書院、一九七〇年井上頼寿『京都古習志』館友神職会、一九四〇年

『史料 京都の歴史』第八巻・左京区、一九八五年

境学研究科総合人間学部図書館所蔵) 学研究科修士課程共生文明学専攻 平成十七年度修士論文、京都大学人間・環松村真衣子「京都府旧浄土寺村の祭祀空間について」(京都大学大学院人間・環境

祀の近代―」(『民族藝術』二十四、二〇〇八年)伊從勉研究室「市街化と氏子組織および神輿巡幸経路の変容―京都盆地の村落祭

三之鉾講中共有文書調査報告書』京都造形芸術大学芸術学部歴史遺産学科(末京都造形芸術大学芸術学部歴史遺産学科)末松剛ゼミ編『京都市左京区浄土寺

松ゼミ、二〇一一年

# 剣鉾祭礼記録・古文書

梵舜『舜旧記』第八、一六三二年

黒川道祐『東西歴覧記』一六八一年

水雲堂孤松子『京羽二重織留』巻之一、一六八九年

艸田子『年中重宝記』一六九四年

高萩安兵衛『諸国年中行事綱目』一七五五年浄慧『山城名跡巡行志』第二、一七五四年序

「中村(九)家文書」一七五九・一八〇二年

「御門跡領諸庄雑記目録」浄土寺村(『華頂要略』第六十二)

(青江 智洋

### 新宮神社 例大祭

京都市左京区松ケ崎林山 新宮神社 毎年十月第四日

### 1 祭礼と由緒

地域の概要

町(西町・中町・辻の町・川町・堀町)からなる。東町は、 子の対象地域は大幅に拡張されている。 なかったようである。なお、当地域は昭和四十年代以降の宅地開発によって、氏 れている。氏子は、奉賛会を組織しているが、「若中」など若者の組織は今も昔も かれ、各町から役員が選ばれている。西町では、上記の各町で宿老(長老)が選ば ている。その六集落は、 新宮神社の氏子地域は、 この地域の約百戸の旧家によって構成される、 松ヶ崎街道を中心とする旧松ヶ崎村の六集落からなっ 一番町・二番町・三番町に分 東町・西

があり、これを由緒とした 礼の開催や準備なども本会に依ってきたところが大きいようである。 徳治二年(一三〇七)、松ヶ崎の旧集落が、一村をあげて法華宗に改宗した経緯 現在に至るまで当地域に大きな影響力を持っている。 「松ヶ崎立正会」が組織されている。「松ヶ崎立正会」 寺社の維持や修復、

村あげて日蓮宗に改宗の後は、 創建の時期は詳らかではない。 する白雲稲荷神社は 治維新の神仏分離によって妙泉寺から離れ、 している。以来、 一年(一八六九)新宮神社と改称している(『日本歴史地名大系』)。東町の人々が奉祭 新宮神社は、 松ヶ崎村の産土神で、白鬚大神(猿田彦神)を祀る旧村社である。 妙泉寺の鎮守社として妙泉寺僧の祭祀するところとなった。明 「松ヶ崎のもう一つのお宮さん」「東のお宮」と呼ばれ、 法華経および日像直筆の曼荼羅を神体として合祀 もとは比叡大明神と称する独立社であったが、 白鬚神社と称するようになり、明治 例大

祭の一端を担う。

め縄を編むことから準備が始 月ほど前に東町の一軒と西町 日程が異なっているが、 ある白雲稲荷社の準備を東町 の三軒の農家がその年に収穫 の都合によってお宮の準備の の準備を担当している。 した餅米の稲わらを用いてし 例祭の準備は、 西町は、 東のお宮で 新宮神社 東西 <u>ー</u>か

な準備を行う(平成二十二年度 賛会役員が参集し、本殿石段 法鉾を立てるといった最終的 下の東側に菊鉾を、 祭礼当日は、午前八時に奉 西側に妙

まるという。

[図幸図] 妙円寺 白雲稲荷神社 市立 ② 松ヶ崎小学校 宝ヶ池公園 松ヶ崎旧街道 松ヶ崎駅 北山通 **X** 囡 新宮神社 京都工芸繊維大学 左京区役所 二北泉通 松ヶ崎涌 // 500m 250 100 松ヶ崎浄水場

翌二十三年度は拝殿の柱に据えた)。 事に参加していた各種団体の代表は撤饌後、 事終了後、 松ヶ崎小学校の女子児童の志願者によって巫女神楽が奉納される。 午前十時に、 新宮神社境内にて神事が行われる。 解散する。 神 神

これには東町の三名の役員のみが参加する。西町の役員や行列に参加している人 雲稲荷社へ向かう。白雲稲荷社では、 ケ崎街道に入って東へ進み神社に帰着する。 ケ崎東通を南下した後に北泉通を西に進む。 たちは休憩となる。神事終了後は、 昼休憩の後、正午をめどに行列が出発する。行列は松ヶ崎街道を東へ進み、 神社を出て、上賀茂・山端線を西に進み、松 神殿前にて神事と巫女神楽奉納が行われ、 その後、 そして、 神社では還幸祭が行われ 松ヶ崎通を北上し、再び松 白

られる。

竹付けは祭礼終了後に行われ、しめ縄は翌年の祭礼準備の時に取り換え

### イ タ カ 台

行列が編成されていた。 二基・子供御輿・唐櫃・宮司・お稚児(お稚児を乗せた山車)・八乙女・役員の順番で平成二十三年(二〇一二)の調査では、社旗「神宮神社」・真榊 (犬太鼓)・剣鉾

### 世経と歴史

神事は、先々代の宮司の時には、親戚関係にあった大山崎の小倉社神に助勤を



(左) 妙法鉾

(右)菊鉾

係から、平成二十三年度も白峰神社の禰宜が神事に参加していた。京区の白峰神社の禰宜に助勤を依頼するようになったようである。そのような関依頼していたが、都合がつかなくなったため、七、八年前から懇意にしていた上

に奉納している。これ以前は、酒樽や提灯が担がれていた時期もあった。総代・奉賛会会長であった山田拾治郎氏が神輿一基・剣鉾二基を手作りし、神社参考とし、賑やかな行列巡行にするために剣鉾の必要性が話題となり、当時氏子殿前において太鼓や笛を奏でる静かなものであったが、高齢化などによって祭礼殿前から戦後すぐの例大祭は、神輿渡御や行列等はなく、松ヶ崎の長老衆が神戦前から戦後すぐの例大祭は、神輿渡御や行列等はなく、松ヶ崎の長老衆が神

一つとして挙げられている。の祭りの規模や、新しい住人との関わり方が見直されてきており、今後の課題のの祭りの規模や、新しい住人との関わり方が見直されてきており、今後の課題の屋台が出されるなど、祭りの形態が変化してきている。旧集落を中心とした現在近年では、旧集落以外の有志によって「おやじの会」が組織され、祭礼当日に

# ② 剣鉾と組織

### 特 徴

組織はなく、新宮神社の蔵で保管されている。鉾といった、決まった分担はない。新たに造られたものであるため、当屋などの東西の町で一基ずつを受け持つようにするためである。どちらの町がどちらの剣新宮神社には現在「妙法鉾」「菊鉾」の二基の剣鉾がある。剣鉾が二基なのは、

くまでも「鉾」の形状をしたものを行列に加え、行列を賑やかにすることが目的おり、型に切りとられたフェルト生地を貼り合わせて作られている。これは、あり、外枠はペンキで塗装したものである。鉾の吹散には、着物の帯が用いられてに差されていたちょうどよい木材を選び、黒く塗装した。鉾頭は木の上に布を張ことにあるため、マネキ(剣)以外の材質の中心は、概ね木材と布である。棹は畑の鉾の由緒の概略は先に述べた通りである。元来の目的が行列を賑やかにする

であったため、鉾を差し、剣を振るといった鉾本来の意味は意識されていない。

# 妙法鉾 (新宮神社)

担当するなど、松ヶ崎地域の結集の象徴として、「妙法」の意匠としたようである。 妙法鉾の由来については、先述した「松ヶ崎立正会」が五山の送り火の妙法を

(新宮神社)

おらず、詳細は不明である。 として菊の意匠にしたのではないかといわれている。これに関する記録は残って であり、御所との関係性が強かったことを氏子は誇りとしており、それらの象徴 菊鉾の由来について、氏子の間では、当社の宮司である唐橋家は元華族の家柄

(長谷川 奨悟)

### 天道神社 例大祭

京都市下京区仏光寺通猪熊西入西田町 天道神社 毎年十一月三日

### (1)祭礼と由緒

地域の概要

戸屋町、晒屋町であり、この四町が祭礼においても中心的な役割を果たすようで 天道神社は、 しかし、天道神社の おおむね四条通、 下京区北部の市街地に位置し、その氏子区域は旧郁文学区二十九 堀川通、 「宮元四町」といわれるのは、膝下の西田町、 松原通、 壬生川通に囲まれた地域である。 松本町、 瀬

仰ぐようになったものと推定される。郁文学区の成立は明治であるため、学区全 残り三町は、後述するようにそれぞれ自町保有の剣鉾を守護する。おそらく当初 ある。西田町は猿田彦面と獅子頭を守護し、四町の中でも筆頭的な位置を占める。 であろう。 域の氏神となった時期は、 は「宮元四町」だけで神社を守護していたのが、後に郁文学区全域で氏神として 明治の中頃から昭和初期の間であることは間違いない

という組織もあり、こちらは天道神社の例大祭に加え、学区と関連する祇園祭や 時代祭のことも協議する。また、平成二十年(二〇〇八)には神輿会も結成され 十九町から一名ずつ神社委員が選出されて構成される郁文自治連合会神社委員会 天道神社の維持・運営は、 基本的に氏子総代十三名が担う。一方で、 学区内二

頭について若干触れておきたい。 なお、鉾ではないが、「宮元四町」の中で西田町の守護する猿田彦面および獅子

彦面は町お飾りのご神体であり、 神輿巡幸に際しては榊につけられて巡幸

> 列全体を先導する役割を担う。獅子頭も人が入って猿田彦榊とともに供奉する。 お飾りの当番の家は毎年変わる。 普段は箱に入れられて神社の倉に預けてあるが、 町の所有物である。

ある。蓋表「獅子頭壹具」、本体底 己三月吉日」。 木装束店修理」、 治四拾貮年 十一月三日 猿田彦面の入っている箱の墨書には次のようにある。蓋表「猿田彦面」、 本体側面 西田町 「願主 丹波屋吉兵衛」、 「昭和十二年十一月 (印)」。また、同じく獅子頭の箱には次のように 別の本体側面「文政四歳 京都市烏丸通三條北

### 祭礼次第

である。 になって宮司が各町を巡って祝詞を奏上する。 面そのもの、 後、祇園祭船鉾の祇園囃子奉納が行われるが、この奉納行事は近年始まったもの 例年十一月二日の朝から「宮元四町」の当番の家でお飾りの準備を始め、 他の三町は神号が書かれた掛軸である。 各町の御神体は、 その日の夜は宵宮祭神事の 西田町が猿田彦

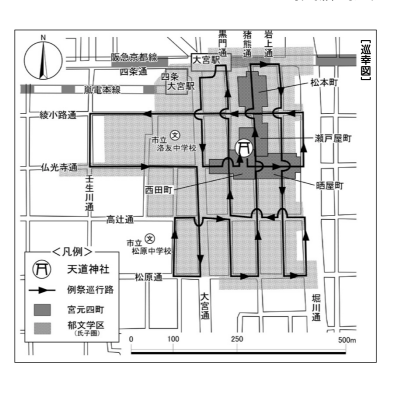
幸列は、 ってくる。引き続き還御祭の神事をもって祭礼は終了する。 彦榊と獅子(頭)、台車に乗せられた剣鉾三基、舁かれた神輿一基などである。 翌三日の昼頃に例祭の神事、午後に渡御祭が行われる。渡御祭の巡幸列は猿田 天道神社から出発して郁文学区内をほぼくまなく回り、 夕方に神社に戻 巡

なお、 江戸時代の地誌・名所案内記によれば、 当時の祭礼は九月二十一日に行

# 行列次第(主要なもののみ)

先導—西田町猿田彦榊・獅子 稚児―少年鎧武者―御神宝捧持列―子供みこし―御神輿―宮司―総代・崇敬 瀬戸屋町龍鉾 -晒屋町菊桐鉾--松本町菊鉾--

わり、当年先頭であった鉾が翌年に最後尾となる。 所有であるが、 右は平成二十三年(二〇一一)の場合である。 巡幸時に鉾を乗せる台車三台は神社の倉に保管されており、 剣鉾 (全て曳鉾) なお、 剣鉾そのものは各町の の順番は毎年変



めて新調されたと推定される。 して「明治四拾」 年 の墨書があり、 おそらく明治四十二年 (一九〇九)にまと

清水・春日三神」とあるので、この間に祭神が変更されたと思われるが、 州名跡志』正徳元年(一七一一)などには 『華頂要略』「門主伝」文政七年(一八二四)九月八日条には、 現在の祭神は天照皇大神、春日大神、八幡大神の三神であるが、江戸時代の『山 社伝によれば、 その後数回の火災を経て天正二年 延暦十三年 (七九四) に乙訓郡長岡より三条坊門東洞院に遷座 (一五七四) に当地に移ったという。 「所祭 日月二神」と記されている。 「所祭、伊勢・石 詳しい

事情はわからない。

### 2 剣鉾と組織

# **菊鉾•松鉾**(松本町

### 概要

は表裏とも鏡である。錺は菊のデザインであり、 とある。受け金のデザインは菊である。 であり、留守鉾といえる。剣は菊鉾より短く、錺受(額)の銘には表のみ「天道宮」 八年(一七八八)に焼失し、文政七年(一八二四)に再び新調されたとしている。 もう一基の松鉾は、二日・三日とも棹につけて当番の家の前に立てられたまま **菊鉾は、二日午前中に組み立てられ、当番の家に飾られる。翌三日には台車に** 松本町の剣鉾は菊鉾と松鉾の二基あり、ともに町の所有である。 松本町」の墨書がある。また、先述した『華頂要略』によれば、 松本町」の銘があり、明治二十六年 (一八九三) に新調されている。 錺受 (額) 曳鉾として巡幸に加わる。菊鉾の剣表には「明治廿六年 箱の蓋裏には 「明治廿六年十一 癸己九月新 菊鉾は天明

月

が寄附されているが、これが現在の吹散かどうかは判然としない。 と、文政七年(一八二四)、菊鉾新調にあわせて青蓮院宮より御紋付の 吹散のデザインは、青地に菊の御紋を白抜きしたものである。『華頂要略』によろ 棹および吹散は二本ずつあり、それぞれ菊鉾と松鉾に対応する。菊鉾につける

### トウヤ飾り

二日朝から準備をし、 なかった。 飾りの当番」といった言い方はよくされるが、「トウヤ飾り」という表現は聞かれ まって「アシアライ」(直会)をする。なお、当町も含めて「宮元四町」の中で「お 松本町では、毎年K氏宅の一部屋を借りてお飾りをしており、持ち回りではない。 「宮元四町」では、各町内で独自にお飾りを行い、宮司に祝詞をあげてもらう。 三日の巡幸が終った後に片付け、その夜に町内の住民が集

供える。二日の日だけは菊鉾も土間に飾られる。 お飾りは神号が書かれた掛軸を中心とし、それに鯛、 大根、 人参、 白菜などを

古文書史料などは特にない。 剣鉾も含めて、 お飾りの道具一式は、 K氏宅向かいのH氏宅に保管され

### 牡丹鉾 (瀬戸屋町)

日・三日とも当番の家に飾られる。 もに町の所有であり、二日の午前中に組み立てられ、前者は二日のみ、後者は1 剣鉾は、曳鉾である龍鉾(剣が長い)と、留守鉾の牡丹鉾(剣が短い)とがある。と

古い年号であるが、 龍鉾の剣には次のような銘がある。表「貮之鉾」、裏「龍鉾 錺のデザインは日月龍、 錺受 (額) の表銘は「天道宮」、 全体的にそれほどの古さは感じられない 受金は菊である。寛永六年(一六二九)とかなり 裏銘「寛永六年 天道宮 瀬戸屋町 九月吉日」と 錺 柳

裏には御幣の意匠、錺のデザインは牡丹と剣であった。 牡丹鉾の剣に銘はなく、根元に鉄で補強がある。 錺受(額)表の銘は「天道宮」、

> 番の家の前に立てて飾る。 棹は二本あり、一本が巡行用で、 もう一本は鉾頭をつけずに、 吹散をつけて当

がひどいので、最近新しいレプリカを新調し、そちらを巡行に用いる。 ら寄附されており、その旨を記した古文書も同時に飾られている。 に菊の御紋がついた古い物は、文政三年(一八二〇)六月に御室御所仁和寺宮か 吹散は三本あり、二本が巡行用、 もう一本が居祭り用である。 前者のうち赤地 古い物は傷み

### トウヤ飾り

ぼ同じである。 などからできる家は限られている。 瀬戸屋町のお飾りは、 毎年町内の各家持ち回りで行われるが、スペースの関係 準備や片付けのスケジュールは、 他の町とほ

形で飾られる(ただし、三日の日は龍鉾が巡幸に供奉するので、飾られているのは牡丹鉾のみ)。 月四日、 お飾りは神号が書かれた掛軸を中心とし、それに黒豆をのせたご飯、 するめ、 神祇伯資延王の書によるもの。 柿を供える。 剣鉾二基は祭壇の左右に供奉するような 神号の掛軸は文化元年(一八〇四) 麩、 九

昆布、

管されている。 具一式は、町内の各家に分散して保 なお、剣鉾も含めて、 お飾りの道



書のほか、 平成二〇年(二〇〇八)まで書き継 のうち天道神社神事にかかわる一冊 かかわる町の入用帳が三冊ある。こ 龍鉾と吹散が明治三十九年(一九〇 れたものであり、これによって、 先述した吹散の由来を記した古文 明治三十九年(一九〇六)から に修繕されていることなどがわ 天道神社神事と地蔵盆に





瀬戸屋町 龍鉾(本多健一, 平成23.11.3)



かる。

### 菊桐鉾 (晒屋町)

短い)とがあり、ともに町の所有である。前者は二日の午前中に組み立てられるが、 そのまま台車に載せられ、当番の家に飾られることはない。 剣鉾は、曳鉾である菊桐鉾(剣が長い)と、祭りには出さない鉾(名前はなく、剣が

われるが、どちらがどちらに対応するのかは不明である。 神三神の八幡に対応したものであり、他の二町の剣鉾は残り二神に対応すると思 幡宮」、錺のデザインは桐と菊、受金は桜である。錺受(額)の銘は、天道神社祭 **菊桐鉾の剣は銘がなく、根元に鉄で補修がある。錺受(額)の銘は表裏とも「八** 

剣の入っている箱には次のような墨書きがある。蓋表「正八幡宮 出さない鉾の剣にも銘はなく、根元に鉄で補修がある。錺受(額) 「八幡宮」、錺のデザインは桐と日月、 受金は三つ巴である。 の銘は表裏と 天道大神宮

> 年号であるが、鉾全体ではそれほどの古さは感じられない。 の入っていた箱には「延宝四年」と記されていた。 春日大明神 御釼鉾箱 晒屋町」、蓋裏「明治三拾一年 延宝四年(一六七六)と古い 戊戌 拾月」。また、鈴

棹と吹散は一本ずつあり、後者は白地に「晒」の字を金色で配してある。

### トウヤ飾り

とは「ヒアゲ」という。 や片付けのスケジュールは他の町とほぼ同じであるが、三日の夜に行う直会のこ 晒屋町のお飾りは、 毎年町内を五組に分けた各組の持ち回りで行われる。準備

える。 お飾りは神号が書かれた掛軸を中心とし、それに鯛、 大根、 人参、餅などを供

いる。古文書史料などは特にない。 剣鉾も含めて、 お飾りの道具一式は、町内の各家に分散して保管されて

天道神社には、古文書史料など特筆すべきものはない。

(本多 健一)

# (参考) 周辺の剣鉾のまつり

# 若松神社 春季大祭

滋賀県大津市大江二丁目若松神社

# ① 祭礼と由緒

地域の概要

属していた。現在は神社周辺の大江地区、約千四百戸の氏神である。 若松神社は大津市大江二丁目に位置する。江戸時代には近江国栗太郡大江村に

由緒と歴史

である。一方、

若松神社は、

『近江輿地志略』によれば、当社は欽明天皇の代の鎮座という。社伝によれば宝亀九年(七七八)の創建、祭神は斎主命(経津主命)

江輿地志略』によれば、当時の祭礼は旧暦四月六日に行われていた。例年五月五日に神輿渡御などが行われる。なお、享保十九年(一七三四)の『近

# ② 剣鉾と組織

大・中・小の鉾(若松神社)

ば、大の鉾は平成九年(一九九七)、中の鉾は同十四年の新調である。大の鉾の額巴(当社の神紋)である。 錺はそれぞれ菊、鹿に紅葉、牡丹である。 錺の銘によれいる。 それぞれに白、赤、紫の「幡」(吹散) がつく。 吹散の意匠はいずれも三つが行われる。 それぞれの鉾に特別な名はなく、大きい順に大、中、小と呼ばれて祭礼に出される剣鉾は三基あり、いずれも鉾振り(当社では「鉾差し」とは呼ばれない)

には「正一位若松大明神」と銘がある。

以来、当社での鉾振りが行われるようになったという。には「享保廿乙卯年八月十五日」と銘がある。この鉾を享保二十年に下賜されてこれらの鉾以外に、古い鉾が一基あり、剣の茎の表には「仙洞御所御寄附」、裏

うに特別に祀られたり、飾られたりするようなことはない。 各鉾は神社の所有で、同社の倉に保管されている。なお、鉾はトウヤ飾りのよ

### 鉾差し(鉾振り)

れば、順次退会となる仕組みである。の年か差し手を務めた後、新しい厄年の者が入ってきて十二人の定員を越えて、四十二歳)の男性が選ばれて保存会に入り、毎年四月上旬から境内で練習をすく、一、十二名の「若松神社鉾保存会」によって行われる。氏子の中から厄鉾振りは、十二名の「若松神社鉾保存会」によって行われる。氏子の中から厄

一本の鉾に三、四人つく。りで、棹をしっかりと両手で支え、鈴を鳴らしバランスをとりながら歩く感じで、りで、棹をしっかりと両手で支え、鈴を鳴らしバランスをとりながら歩く感じで、を赤鳥居のところまで進む。参道では駕輿丁らが並んで囃す。差し手は首のあた前から境内で鉾振りが始まる。大・中・小の順に舞殿の周囲を二周半して、参道祭礼当日は朝九時から三本の鉾が出され、お祓いなどが行われた後、午前十時

# ③資料と記録

た古文書などが残っており、『近江栗太郡志』に翻刻されている。当社の由緒を記した「若松大明神縁起」をはじめ、膳所藩から所領を安堵され

(本多 健一)



平成 23 年の鉾振り (本多健一, 平成 23.5.5)

# 猿田彦神社

滋賀県草津市野路町 猿田彦神社 毎年五月三日

### 1 祭礼と由緒

地域の概要

していた。現在は、神社周辺の川之下集落 (野路本郷の枝郷) 約百五十戸の氏神であ 猿田彦神社は草津市野路町に位置する。江戸時代には近江国栗太郡野路村に属

当社では神輿の舁手を「力士」と呼ぶ風習がある

例年五月三日に神輿渡御などが行われ、その際に後述する鉾が出される。なお、

### 平成24年の鉾差し(本多健一, 平成 24.5.3)

### 2 剣鉾と組織

神剣(猿田彦神社)

概要

は雲に鶴、吹散は赤地に桐の意匠であった。剣はボルトで剣挟と一体になってし ている。額の銘は、 祭礼に出される剣鉾は一基あり、鉾差しが行われる。名称は 表が「猿田彦神社」、裏が「大正拾壹年四月新調」であり、錺

れたり、 普段、鉾は同社の倉に保管されている。なお、 飾られたりするようなことはない。 トウヤ飾りのように特別に祀ら まっており、茎の銘は確認出来ない。

鉾差し

具がついているので、差しやすそうな印象がある。 する特殊なベルト状の革製装身具を腰につけるが、 鉾差しは、氏子の中から厄年の者二名が選ばれて務める。差し手は差革に相当 あらかじめ練習などは行わな 棹を受ける部分に固定する金

祭礼当日は差し手が交代しながら剣鉾を差して、神輿を先導する。

(本多 健一)

### 由緒と歴史

それ以前から神祠があったはずであり、現在は境内社である臼命神社、稲荷神社 現在の祭神、猿田彦神を勧請したという。しかし、当地の歴史の古さから考えて、 との関連などが想定されよう(たとえば「白命」とは、当社にほど近い建部大社(大津市神領 街道との分岐点であり、寛永二年(一六二五)に伊勢国浦田(現三重県伊勢市)から、 社伝によれば、猿田彦神社がある地は、矢橋街道と南大萱・南笠・矢倉を結ぶ 「小碓命」(日本武尊)の転訛とも考えられる)。

「神剣」と呼ばれ

滋賀県野洲市冨波乙 生和神社 毎年五月五日

### (1)祭礼と由緒

地域の概要

年(一二六二) には、三世紀後半の古鏡が出土した古冨波山(ことばやま) 古墳をはじめ、 生和(いくわ)神社は平安時代に創建され、重要文化財である現社殿は、 に現在地から西北にあたる小字高木より奉遷したと伝わる。 冨波庄(とばしょう)といわれたこの一帯は早くから開けた土地で 弘長二 多くの 付近

宮神社が鎮座し、 質二か村の統治を嘆願しており、 後の反別帳の提出が難航を極め、 治七年 (一八七四) 在していた。この二つの領域は飛び地が存在するなど非常に入り組んでおり、明 に冨波澤村、冨波新町村の両村は、ともに三つの領主に支配され、寺院も複数存 波新町村と称され、これらに五之里村を加えた三か村を中心に氏子圏をもつ。 て一領主の支配を受け、集落の東の角には妻之神社が鎮座する。 現在は、野洲市冨波乙、冨波甲となったが、 生和神社の御旅所とされる。また、五之里村は、 には
富波村として合併する。
ただし、 現在に至っている。 旧澤村を冨波乙、旧新町村を冨波甲として、実 近世期にはそれぞれ冨波澤村、 冨波新町村の東には、 地租改正における合併 近世期におい 特 冨

事組では輪番で当番を務める。 下神事、古町神事、 一軒と四軒からなり、 春祭りでは、 物見神事、 左座神事、 古町神事、 東ノ村神事、 現在、 右座神事と呼ばれる九つの神事組が奉仕し、各神 地下神事は冨波甲の三軒、 物見神事、与力神事はそれぞれ冨波乙の十 西ノ村神事、駕輿丁神事、 八軒からなる。 東ノ 地

> 軒からなる。 右座は大組神事と呼ばれる。 西ノ村神事、 左座神事、 駕輿丁神事は、 右座神事は五之里の十八軒、二十二軒からなり、 冨波乙と冨波甲にまたいで十軒、

典が始まり、 魂遷しが行われる。 ばれるものが組み立てられる。また、 剣鉾が組み立てられるが、古町神事と地下神事では、竹と扇を用いた扇子鉾と呼 祭が行われ、午後二時ごろより神輿の飾り付けが始まる。各神事組の当番宅では 春祭りは五月四日から五日にかけて行われる。まず、 拝殿にて直会が行われる。午後九時より生和神社で宵宮祭として御 五之里では、十七時頃より妻之神社にて式 四日は午前十時から例大

以降、 の準備をする。これらを唐櫃に収めたのち、 神輿の舁き手が揃うと集合写真を撮影し、本殿で祭典が始まる。 村神事、駕輿丁神事だけは、剣鉾とともに神饌を収めた唐櫃を玉垣内まで担ぎ、 てられ、 ていない。午後一時過ぎには冨波乙、冨波甲、五之里の各太鼓が境内に並べられ、 本殿へ神酒とともに神饌を供え、神子の舞が奉納される。奉納の順は特に決まっ 五日は、 次々と剣鉾や扇子鉾を担いで生和神社に社参する。これらは、 午後一時ごろまでには九基すべての鉾が並べられる。東ノ村神事、 東ノ村神事、 西ノ村神事、 駕輿丁神事の当番宅において早朝より 会食が始まる。 各神事組は午前十時 西ノ

御する。 〇一一) は五之里が当番を務める)。 ろに野々宮神社へ到着すると祭典が行われ、 午後一 一時ごろより御旅所である野々宮神社への御渡りが始まる。 神輿は冨波乙、 富波甲、 五之里の順で舁き当番を務める(平成二十三年(三 神輿は午後四時ごろに生和神社へ還 午後二時半ご

### 行列次第

神官 花車、子供神輿、 順で列する。 神輿、各神事組、 この間は境内に飾られたままである。 現在、 太鼓(本年の舁き当番による)、幸鉾一対 各神事組の剣鉾および扇子鉾は、 太鼓(次年度の舁き当番による)、太鼓(次々年度の舁き当番による) 野々宮神社への御渡り列 (各神事組の剣鉾とは異なる)、





古来、四月の初巳の日、

もしくは中巳の日に祭礼が行われていたが、

明治後期

五月五日に変更したと伝わる。

### 2 剣鉾と組織

紙垂をつけ、三か所に扇を飾り付けたもので「扇子鉾」と称されている。 癸巳四月吉日野洲郡富波村与力講」とある。 与力神事は、 錺をもち、 を意匠にした錺をもち、錺受にはそれぞれ「東村」、「正一位生和大明神」とある。 物見神事、 錺受には「生和神社」とある。 菊を意匠にした錺をもち、 駕輿丁神事、 左座神事、 右座神事の剣鉾は、 錺受には「生和神社」、裏面に「安永二歳 東ノ村神事と西ノ村神事も、 地下神事、 古町神事は、青竹の先に 紅葉と鹿を意匠にした 紅葉と鹿

昭和五十年 技術的に難しいことから、現在は差し手がおらず、巡幸には列しない。 (一九七五) ごろまでは、各神事組によって鉾差しが行われていた

### トウヤ飾り

村神事、 神饌の準備をする。神饌を作る部屋には、外部の人を寄せ付けないよう幕を張る られないが、東ノ村神事、 をのせたものと、ワカメ、もろこ、ふきをそれぞれ二膳ずつ用意し、 のように暮も張らず、また生和神社への供餞もしないが、先の白蒸しにカワラケ 箸を三膳ずつ用意する。これらは、 美濃紙で包んだ藁を巻きつけ、 に作られたと伝わっている。駕輿丁神事の神饌は、 ない人は入れないため、この切込みは、 が、外から覗けるような切込みがある。 に、もう一膳は地下神事内で分配される。与力神事には「天明五巳年四月十三日」 吉神社に奉納する。なお、地下神事では、東ノ村神事、西ノ村神事、駕輿丁神事 だ御供、 にこの白蒸しと、美濃紙で包んだするめ、 各神事組では、 鯖寿司(かつてはもろこ寿司)、 西之村神事は、 ヤド(当家)の玄関前に剣鉾が組み立てられ、特に当家飾りは見 白蒸しを台形状に盛って藁をまいたものを美濃紙で包ん 西ノ村神事、 カワラケを伏せた状態で上にのせたもので、御膳 生和神社の本殿と境内社である春日神社、 ワカメ、スルメ、焼き豆腐、 神饌の準備の進行状況がうかがえるよう 神饌を準備する部屋には女性や神事組で 駕輿丁神事では五日の早朝より裃を着て もろこ、 ふき、柳箸を配置する。 大小二段に盛った白蒸しに、 、たら、 日

**られ**と墨書された幕が残っている。

### そ の 他

組員方則」には、同年に扇子鉾から剣鉾に新調したとある。いる。また、大組神事に残る明治二十五年(一八九二)五月七日付けの「神事大西ノ村神事の神饌を収める唐櫃の蓋表には「天明二寅年御供持」と墨書されて

# ③資料と記録

調査報告・論文・地域誌

江藤弥生「野洲の剣鉾 ―生和神社の春祭りを中心に―」(『野洲市歴史民俗博物館博物館研究紀要』第十三号、野洲市教育委員会、二〇〇九年)古川与志継「生和神社の宮座と祭り ―神事組関係史料より―」(『野洲市歴史民俗今井穂積『生和神社史』(遷宮七百年大祭奉賛会、一九七四年)

研究紀要』第十七号、野洲市教育委員会、二〇一三年)

(江藤 弥生)

# 鍬山神社 秋季大祭(亀岡祭)

還幸祭 神幸祭 形原神社 鍬山神社 毎年十月二十五日 毎年十月 亀岡市上矢田上垣内 亀岡市横町

### (1)祭礼と由緒

集めて町並みを造成し、二十一の町が形成されたとする。 古世・中矢田・下矢田・荒塚・追分・安町・余部村)から人々を移住させ、 らによって整備が進められたという。それに際しては、 山藩成立より同領であり、三宅・古世・上矢田・中矢田・下矢田・荒塚・追分村 ○九)と伝わる。 下町として存続し、町内に山陰街道が通じていることから宿駅としても機能した。 に明智光秀が亀山城を築城した時に形成され、その後、 および亀山城下町がその地域にあたる。亀山城下町は、天正年間(一五七三-九二) 鍬山神社は天岡山(面降山)の東麓に鎮座する延喜式内社で、創祀は和銅 中世期では矢田荘に含まれる。 氏子地域は現在の鍬山神社および旧亀山城下町周辺の三十余町 近世期は慶長十四年(一六〇九) 近隣の九か村(柏原・三宅 亀山を知行した歴代領主 亀山藩成立後はその城 商工業者を呼び 年(七

榊が立てられる。 いて会議を行う。 おいて各町の宮総代と執行部の氏子総代、宮司らが参集し、当年の祭礼全体につ 秋季大祭は毎年十月一日から始まるとされ、 御旅所の形原神社にも榊と斎竹が立てられ、夜には形原神社に 他の氏子区域との境界の八か所に

 鳅山宮と八幡宮の神輿を蔵から出し各種の飾り付けを行う。 十八日には、鳅山神社において宮総代と氏子総代らによって神輿飾りが行われ、 また、 同時に境内の

> 注連縄の掛け替え、祭礼行列の道具や衣装も蔵から出し、剣鉾もこの時に準備さ れ、二十日の神幸祭に備える。 御旅所である形原神社まで渡御する。 神幸祭は鍬山神社より神輿と行列が氏子域を巡り

が演奏され、御旅所である形原神社周辺には夜店も立ち並び、 物人で賑わいをみせる。 二十四日には宵宮が行われる。 なお、近年は宵々宮も行われている。 旧城下の各町では山鉾が組み立てられてお囃子 多くの参拝人や見

あり、 二十五日は還幸祭で、形原神社より氏子地域を巡りながら、 剣鉾や諸道具の片付けを行い、 その後に御霊遷しの祭典が行われる。二十六日の午前より神輿仕舞い その後の直会をもって祭礼は終了する。 夕刻に鍬山神社

### 行列次第

司—太鼓—剣鉾—御宝—白幣—神饌箱-幡宮列行司一 域を巡る。 神幸祭・還幸祭の行列は、 行列には宮総代や氏子総代、 太鼓 -剣鉾―御宝―白幣 先陣太鼓<sup>-</sup> -鳅山宮神輿--供奉--神職、 -神饌箱 各町の代表らが加わる -総列行司-八幡宮神輿 - 先払-| 傘鉾 **--供奉** の順で氏子地 -鳅山宫列行

### 由緒と歴史

に降臨し、 岡盆地開削の伝承がある。また、永万元年(一一六五)には、 並列して建立されている。 鍬山神社の創建は和銅二年(七○九)と伝えられ、 八幡宮として祀った。現在では、これらを主祭神として祀り、 祭神は大己貴命であり、 誉田別尊が 天岡山 社殿も 角

れるが、 揃 なった岡部長盛は現社地に社殿を造営している。こうした歴代領主らの崇敬もあ 願う人々が多くなり、亀山郷長(町年寄)の杉原守親らが尽力して神輿や諸道具を 前田玄以らは社地における竹木伐採などの禁制を出して保護し、初代亀山藩主と めに祭礼は廃れ、社殿も荒廃したという。その後、亀山城主となった小早川秀秋、 中世期は、 社殿は再興することとなった。このようななか、途絶えていた祭礼の復興を 延宝九年(一六八一)に祭礼を執行するに至った。現在行われている神幸 天正年間に丹波攻略を行った明智光秀によって、祭田などが奪われたた 矢田荘の鎮守として栄え、 様々な祭礼行事が行われていたと考えら

祭・還幸祭の形態については、これが起源とされる。

下町の総鎮守的なものとなり、その町民はもとより領主の意向も反映される祭礼 内へも神輿や山鉾が入ったという。こうした藩主の庇護のもとで、 復興以降であり、 の形態となった。 なお、今日にみられるように山鉾が祭礼に加わるようになったのは延宝九年の 十八世紀半頃とされる。 藩主在城時には巡幸経路が変わり、 鍬山神社は城 城

### 2 剣鉾と組織

## (鍬山神社

宮は鳩を染め抜く。先に述べた杉原守親が延宝九年の祭礼復興時に著した『丹波 国桑田郡矢田郷矢田社之祭法』には、神幸の行列に「御矛」とあるのをはじめ、 祭礼道具を列挙した箇所などにもその記事が散見され、この当時には剣鉾が行列 剣鉾は二基あり、 八幡宮は鳩の意匠である。吹散はともに古代紫で、鍬山宮は兎、 それぞれ錺受が鍬山宮と八幡宮の神額となっている。

状態を考慮しつつ、神幸祭の時には御旅所である形原神社へ直接運んで鉾を組 昭和十九年(一九四四)以降、 現在と同じく神輿と一緒に拝殿内で飾っていた。 一時途絶えることになった。この間については、 剣鉾の巡行は戦後の混乱した社会情勢の影響な 経年変化による剣鉾

に加わっていたと考えられる。

りの形態に戻すことを志向し続けてきた。そうした機運はしだいに高まって平成 五年(一九九三)ごろに専用の台車を製作し、平成六年(一九九四)からは神幸 祭・還幸祭で再び巡行するようになり、その後に剣鉾の修理を行った。 士で親交のあった粟田神社(京都市東山区)の協力を得て、 つては鉾差しが行われていたとすることからその復活も目指し、 このような状況は長らく続いたが、神社側としても剣鉾を行列に復して古来よ 同社剣鉾奉賛会より鉾差 以前より宮司同

> 車に載せられて巡行している。 て巡行し、 し六名を招くことにより、平成九年(一九九七) 各所で鉾差しを披露している。 なお、 からは還幸祭の時に差し鉾とし 神幸祭の時には鉾を差さず、 台

### 鉾差し

ていたとも伝わっているという。 大きな音を出していたという。また、戦前には保津(亀岡市保津町)から鉾差しが来 となる。 基の神輿を先導しているが、差す時は、八幡宮神輿前に二基が前後に並ぶかたち 還幸祭の当日に、先述の通り各所で鉾差しが披露される。巡幸時はそれぞれ二 鉾差しは平成九年に復興したが、それ以前の様子を記憶している氏子に 道路の各辻で差す「ツジサシ(辻差し)」が行われて、 剣を振って、

いうことである。 鉾差しによると剣鉾の棹の長さが短く、 剣の反りも小さくて差すのが難しいと

八幡 山宮

剣鉾だけを飾ることはせず、他の祭礼道具とともに社務所にて神幸祭当日まで保 管されており、神輿飾りの時に合わせて宮司により組み立てられる。組立て後は トウヤはない。 剣鉾は他の祭礼道具とともに鍬山神社の諸道具を入れる蔵に保



柳町通りでの鉾差し 平成 22.10.25) (犬持雅哉,

管される。

置かれ、ほどなくしてから宮司により片付けられる。 調整が行われる。巡行が終了して鍬山神社に戻ってくると、剣鉾は社務所などにの当日は、各所での鉾差し披露に備えるため、鉾差しらによって出発前に剣鉾のの当日は、各所での鉾差し披露に備えるため、鉾差しらによって出発前に剣鉾のの当日は、各所での鉾差し披露に備えるため、鉾差しらによって出発前に剣鉾のの当日は、各所での鉾差し披露に備えるため、鉾をしらによって出発前に剣鉾の当時が、剣鉾は、鍬山・八幡宮神輿とともに御旅所であ

# ③ 資料と記録

# 調査報告・論文・地域誌

川書店、一九九二年)上田正昭監修・民俗祭事調査会編『民俗祭事の伝統―丹波・亀岡のまつり―』(角上田正昭監修・民俗祭事調査会編『民俗祭事の伝統―丹波・亀岡のまつり―』(角

亀岡市文化資料館『丹波の祭礼と風流』(亀岡市文化資料館、二〇一一年)亀岡市史編さん委員会編『新修亀岡市史』資料編第五巻(亀岡市、一九九八年)亀岡市史編さん委員会編『新修亀岡市史』資料編第四巻(亀岡市、一九九六年)

# 剣鉾祭礼記録・古文書

史編さん委員会編『新修亀岡市史資料編第五巻』亀岡市、一九九八年に所収)行列帳(抄)」「寛政三年矢田祭礼行列帳」「未年矢田祭礼行列帳(抄)」(亀岡市帳」「巳年(天明五年ヵ)矢田祭礼行列帳(抄)」「未年(天明七年ヵ)矢田祭礼「矢田神社神事勤方記」「矢田両社御祭礼之節取計覚」「正徳五年矢田祭礼行列「丹波国桑田郡矢田郷矢田社之祭法」「矢田祠記別録(乾」「矢田祠記別録)坤(抄)」

(犬持 雅哉)

### 請田神社 例祭 (保津の火祭り)

每年十月二十日 (宵宮・神幸祭)

十月二十一日 (本祭・還幸祭

八幡宮社 亀岡市保津町宮ノ上 請田神社

亀岡市保津町立岩

# 祭礼と由緒

# (1)

地域の概要

は現在の亀岡市保津町全域である。 臣秀吉が筏師に諸役免除を与えることで材木の確保と円滑な輸送を図っている。 しによる材木輸送の中継地であった。中世期では保津筏師荘・保津保の範囲とさ 港として機能した。このように、 響力を持ち続けており、保津には筏問屋が置かれている。また、慶長十一年(一 こうした筏師が活動していた地域では、筏流しの流通機構が整備されたのちも影 水運の要衝となっていた。 六○六)より開始された舟運においては保津にも舟着場が設けられ、物資の中継 請田神社は保津川(桂川)左岸、保津峡の入口にあたる場所に鎮座し、 筏流しに従事する筏師が存在していたことが知られる。近世期になると、豊 保津地域は筏流しと舟運が行われていた保津川 保津地域は、 古来より保津川を利用した筏流 氏子地域

は合同で行った場合が多いようである。 る愛宕川で南保津・北保津村に分かれていたが、元は一村であったことから諸事 慶長十四年(一六〇九)の亀山藩成立後は同領となり、 その当時は集落を流れ

現在では地区を八つに分けており、請田神社の宮総代をそれぞれ一名出す。

は、 例祭は十月二十日に宵宮(神幸祭)、二十一日に本祭(還幸祭) 役員らが午後三時に八幡宮社に参集し、 請田神社頓宮・八幡宮社本殿前に が行われる。二十

> の拠点である政所があったとされる。御旅所では、 御旅所がある場所は荘園政所(ソウマンド)と呼ばれており、 も集まりはじめる。 行列が到着するまで待機となるが、その間には各地区が用意するお迎え高張(提灯) どは少し時間を空けて、 て神事が行われる。その後、 祭神を迎えるための祭礼行列が午後五時に出発する。この時、 八幡宮社と請田神社の中間点にある御旅所へと向かう。 八幡宮社から南東約二キロメートルにある請田神社 請田神社の祭神を迎えた祭礼 中世期には荘園経営 剣鉾、

始まり、 午後四時に請田神社に向けて還幸の祭礼行列が出発する。剣鉾も行列に加わるが 後七時に八幡宮社に向けて出発する。 神事が行われ、待機していた剣鉾、 賑わう。なお、神事は請田神社の祭神を頓宮へ遷したのちに終了となる。 が三度回る。この場面が見所の一つであり、保津の火祭りとして多くの見物人で で鉾差しが行われる。八幡宮社に到着すると、境内にある請田神社頓宮で神事が 二十一日の本祭(
還幸祭)では、午後三時より八幡宮社境内にて神事が開始され、 請田神社より祭神を迎えた行列が御旅所に到着すると、同所にある神木の前で 社殿前の火床で焚かれた大火の周囲を、榊持ちの稚児、 花傘、 保津町域を巡行しながらの道中では、 お迎え高張などを祭礼行列に加え、 太鼓や赤熊など 午

### 行列次第

われ、

祭礼は終了となる。

巡幸路途中の保津川沿いで見送るかたちとなる。そして、

請田神社での神事が行

高張 松明-熊―太鼓かき―高張 宮総代代表―お迎え高張 (各区) ―花傘 (八基) ―松明―高張 (請田) ―警固― 旅所から行列に加わる。これらを合わせた御旅所から八幡宮社までの行列次第は、 八幡宮社という行程で保津町内を巡行するが、 (八幡宮新鉾) ——高張 (八幡) ——剣鉾 宵宮(神幸祭)における祭礼行列は、 (八幡) **|**御弓 ─御太刀─高張 (八幡) ─警蹕 (三人) ─高張 御幣 ||祠掌 (八幡) —塩水—大麻—高張 (請田) —剣鉾 (請田宮新鉾) —神座 -松明-警固 (請田宮旧鉾) ——剣鉾 八幡宮社→請田神社→御旅所 |御供、 剣鉾、 (八幡宮旧鉾) —高張 お迎え高張、 の順である。 (請田) ― 榊持ち 花傘などは御 (荘園政所) (請田) — - 太鼓赤

に加わるが、 向かう祭礼行列では、 本祭 (還幸祭) 巡幸路の途中(保津川沿い)まで の八幡宮社から請田神社 なお、 花傘、 剣鉾は本祭の祭礼行列 松明など <u>^</u>

### 由緒と歴史

寛永年間 (一六二四-四四) に現社地に復した 在の八幡宮社境内地) 五五八−七○) に兵火により焼失し、宮ノ上(現 神は大山咋命と市杵島姫命であり、創建は和 請田神社は保津峡の入口左岸に鎮座し、 (七〇九) ともされる。永禄年間(一 の頓宮に遷座した。そして 祭

境内に社殿があり、 右衛門という人物が社殿を建立したともいわれる。 右京区京北)で祀られていたが、大洪水によってこの地に流れてきたので、 八幡宮社はこの復座した時の創建とされる。 祭礼は当所で行われる。 また、 請田神社の頓宮は、 丹波国桑田郡細川村 八幡宮社 村上三 (京都市



宵宮で巡行する剣鉾(松田有紀子, 平成 22.10.20)

(還幸祭)の午後、保津川の畔で行列を見送る

# 剣鉾と組織

2

剣鉾 (請田神社・八幡宮社)

田宮と八幡宮の神額となっている。新旧とも宵宮(神幸祭)、本祭(還幸祭)での祭礼 行列に加わる。 十二年(一八八九)に個人で造り、 剣鉾は請田神社・八幡宮社とも新旧二基ずつ、計四基あり、それぞれ錺受が請 有線放送用の線が引かれたため鉾差しに支障がでたことにより 旧鉾は江戸時代に作られたものと伝えられ、 後に神社へと献上したとされる。 新しい剣鉾は明治 棹は昭和四

そののちに一メートル程短くしたという。

されている。 で、赤色の吹散である。両鉾とも八幡宮社の倉庫で、他の祭礼道具とともに保管 匠は菊で、吹散は紫色のものを用いる。一方の八幡宮社の新しい剣鉾は松の意匠 錺は平面的であり、 特に旧鉾は簡素な造りである。 請田神社の新しい剣鉾の意

### 鉾祭りの次第

戻され、 た後は、 も同所に戻される。 剣鉾の組立ては宮総代らによって、宵宮 (神幸祭) の前日に行われる。 八幡宮社拝殿の後方に設置され、 例祭終了後の二十二日に宮総代らによって解体される。 翌日の本祭(還幸祭)の祭礼行列に同行したのちも八幡宮社に 宵宮(神幸祭)の祭礼行列に加わった後 組み立て

### 鉾差し

齢化の影響もあって、 有志らが結成した「保津おやじの会」で活動する諸氏が中心となり、 鉾差しはかつて保津町内の各区の輪番で担当していたという。 近年では平成十一年に保津小学校に通学する児童の父親の しかし、 地域の住民

本祭

剣鉾(松藤輝, 平成 22.10.21)

いる。 祭の差し方のような足運びでもない。また差し袋は革製ではなく、布製を用いて祭の差し方のような足運びでもない。また差し袋は革製ではなく、梅ケ畑や嵯峨らで鉾差しを担当している。鉾の差し方については、地域に伝わる作法はないよ

差される。 の各所と、本祭(還幸祭)で剣鉾が祭礼行列から離れる場所(保津川沿い)において、の各所と、本祭(還幸祭)で剣鉾が祭礼行列から離れる場所(保津川沿い)において、なお、剣鉾は、宵宮(神幸祭)での御旅所(荘園政所)から八幡宮社までの巡行中

# の資料と記録

# 調査報告・論文・地域誌

川書店、一九九二年)上田正昭監修・民俗祭事調査会編『民俗祭事の伝統 ―丹波・亀岡のまつり―』(角

保津町誌編纂委員会『ふるさと保津』(保津町自治会、二〇〇一年)亀岡市史編さん委員会編『新修亀岡市史資料編第四巻』(亀岡市、一九九六年)

# 

〇〇七年)

『保津町の火まつり』(企画・制作/NPO「京都の文化を映像で記録する会」二

(犬持 雅哉)

### 用語解説

# [有形の事象に関するもの]

# 剣鉾(けんほこ・けんぼこ)

る。これは**差し鉾**ともいう。 礼行列に立てて巡行する**鉾**で、鉾先の剣が前後に振れ、鈴が鳴らされるものとす本書でいう剣鉾とは、剣鉾が持つ本来の意味と形状、祭りの形態を重視し、祭

**剣鉾**の形状として必須の条件は、弾力性に富み、光輝く剣が鉾先にある。その**剣鉾**の形状として必須の条件は、弾力性に富み、光輝く剣が鉾先にある。その場合、棹(長柄ともいう)の長さは三〜五メーが吊られていることである。多くの場合、棹(長柄ともいう)の長さは三〜五メーが吊られていることである。多くの場合、棹(長柄ともいう)の長さは三〜五メールがおが左右に張った菱形であること、鈴(りん・れい)とよばれる釣鐘型の鳴り物剣先の形状として必須の条件は、弾力性に富み、光輝く剣が鉾先にある。その

護持しているという点である。 所有・護持の形態にも特徴がある。すなわち、神社所有ではなく、氏子の有志が所有・護持の形態にも特徴がある。すなわち、神社所有ではなく、氏子の有志が典型的な**剣鉾**とは、こういった特徴ある形状をもつ、**差し鉾**であるとともに、

おり改めて定義することになった。
普及し始めたが、今回の京都市内における悉皆的な調査の成果として、冒頭のとむしろ、剣鉾とは、昭和六十年頃から、京都に特有の祭具を示す学術用語として近に由来する呼称で呼ばれることが多く、剣鉾という呼称はほとんどみられない。近に由来する呼称で呼ばれることが多く、剣鉾という呼称はほとんどみられない。

# 差し鉾(さしほこ・さしぼこ)

ることもある。使用されてきたりした呼称である。史料上には「指鉾」「振鉾」などと書かれてい典型的な剣鉾で、差す鉾のこと。古くから地域で呼ばれていたり、歴史的にも

# **舁き鉾**(かきほこ・かきぼこ)

に轅(ながえ)で舁く形状のものを**舁き鉾**とする。もともとは地域の呼称や歴史的剣鉾と同様の形状をもっているもので、当初より木枠などに立てて神輿のよう

て改めて定義することとする。 用語ではないが、「剣鉾」 と同様に次第に、 広く使われ始めているが、 ここにおい

# 曳き鉾(ひきほこ・ひきぼこ)

定義することとする。 はないが、剣鉾と同様に次第に、広く使われ始めているが、ここにおいて改めてけて曳いて巡行するものを曳き鉾とする。もともとは地域の呼称や歴史的用語で対なと同様の形状をもっているもので、当初より木枠などに立てて、車輪をつ

# 荷い鉾(にないほこ・にないぼこ)

どめ、ここでは定義しない。 地域によっては、荷い鉾という表現を聞くことがある。鉾を寝かせて運ぶ場合が考えられる。前者の場合はさらに、鉾差しがおらや、先述の舁き鉾を差す場合が考えられる。前者の場合はさらに、鉾差しがおらや、先述の舁き鉾を差す場合が考えられる。前者の場合はさらに、鉾差しがおらせできない。したがって、あくまで地域で使われている呼称として使用するにとめ、た述の舁き鉾を差しが路を寝かせて運ぶ場合

# [無形の事象に関するもの]

# 剣鉾差し(けんほこさし・けんぼこさし)

財として登録されており、その際に作られた語であると考えられる。畑平岡八幡宮の剣鉾差しが、平成二年(一九九〇)四月に京都市の無形民俗文化一乗寺八大神社の剣鉾差し、西院春日神社の剣鉾差し、嵯峨祭の剣鉾差し、梅ケ 剣鉾が巡行すること、もしくは巡行する祭礼行事を、剣鉾差しという。なお、

持ち、二人目は棹の上端部、三人目は棹尻近くを肩に乗せて運ぶ。披露する時以外は、寝かせたまま運ぶ。その際は、鉾頭を前にして、先頭は剣を剣鉾差しといっても、巡行中、常に鉾を差しているわけではなく、剣鉾差しを

# 剣鉾のまつり(けんほこのまつり・けんぼこのまつり)

るなど、祭礼行事おいて剣鉾が奉斎されるものについては、本書では「剣鉾のま鉾が巡行するものや、トウヤ宅や会所、あるいは神社、御旅所などでお飾りされ剣鉾(差し鉾)が巡行する祭礼行事を中心に、舁き鉾や曳き鉾などの形態で剣

# つり」と表現する。

**剣鉾**を伴う祭りを総称する語として、本書では**剣鉾のまつり**と表現する。 横することを重視している。このような、本書で取り扱った事例、つまり広義の的かつ視覚的な特徴に共感して、祭具として取り入れていったという歴史的な土的かつ視覚的な特徴に共感して、祭具として取り入れていったという歴史的な土的かる。地域によっては、むしろ剣鉾を差すことよりも、剣鉾のまつりという本質れまでなかった。しかし、鉾を差すことや、鉾仲間や鉾町を形成するという本質れまでなかった。しかし、鉾を差すことや、鉾仲間や鉾町を形成するという本質がある。地域での呼称や歴史的用語ではなく、剣鉾のまつりと表現する。

## 鉾差し(ほこさし)

は、単に力に任せて鉾を立てて運ぶだけのものは、鉾差しとは規定しない。ら地域で呼ばれていたり、歴史的にも使用されてきたりした呼称である。ここでら地域で呼ばれていたり、歴史的にも使用されてきたりした呼称である。 古くか

# 差す・振る(さす・ふる)

現をすることもある。 しない。本書では原則として**差す**を使用するが、地域の呼称として**振る**などの表**振る**といわれる。これは、地域によって、技術が異なることによるため、統一は**剣鉾差し**において、**鉾差し**がおこなうパフォーマンスについては、**差す**または

### 鉾町(ほこちょう)

**剣鉾**を護持している組織が、町単位である場合、その町を**鉾町**とする。

# 鉾仲間(ほこなかま)

し、西院の春日神社のように、鉾仲間が町単位で組織されている場合もある。から地域で呼ばれていたり、歴史的にも使用されてきたりした呼称である。ただ剣鉾を護持している組織が、有志である場合、その組織を鉾仲間とする。古く

### [その他]

### 鉾 (ほこ)

**剣鉾を含む、さまざまな形式の鉾の総称として使用する場合と、一般的な手鉾** 

### 幸鉾(さいのほこ)

などと呼ばれ、剣鉾とも手鉾とも違う、特異な形をしていることが多い。鉾」、「幸鉾」、「犀鉾」、などがみられるが、このうち幸鉾はサイホコ、サイノホコ神輿の巡幸列には、剣鉾のほかにも様々な鉾がみられる。史料上には「鉾」、「祭

# 手鉾(てほこ・てぼこ)

れることが多い。で銀色に塗られていることが多い。刃は太く、剣先が左右に張ることはない。鈴で銀色に塗られていることが多い。刃は太く、剣先が左右に張ることはない。鈴神輿の巡幸列などにみられる、通常の祭具としての鉾を指す。鉾先の刃は木製

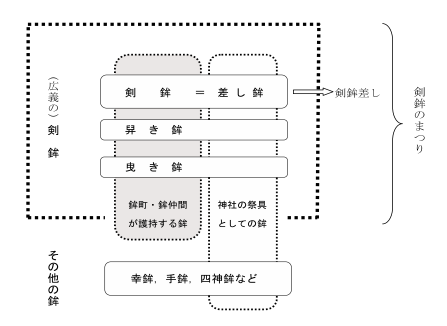
# 四神鉾(ししんほこ・ししんぼこ)

れてきた呼称である。主に神社の祭具として使用されてきた。虎、玄武、朱雀それぞれの図様をあしらった丈の短い幡がつく。歴史的に使用さ祭礼の儀礼の場に立てたり、巡行列に伴ったりする、四本組の鉾で、青龍、白

評価や定義がなされていないものもあることをお断りしておく。明するものであり、いわゆる民俗語彙の解説ではない。なかには、定まった(注)ここで解説した用語は、本書を活用するにあたって、頻出する語について説

(福持 昌之)

### 剣鉾に関する概念図



※ 典型的な剣鉾とは、差し鉾でかつ、鉾町・鉾仲間が護持する鉾である。

植 木 行宣 元 京都学園大学 教授 中尾 東城

青江 智洋 京都府立山城郷土資料館資料課 技師

伊ヶ崎 鷹彦 花園大学文学部文化遺産学科 助手

犬持 雅哉 南丹市立文化博物館 学芸員

国立民族学博物館 外来研究員

今中

崇 文

内田 みや子 愛荘町立歴史文化博物館 学芸員

関西大学大学院文学研究科 博士課程後期

弥 生 野洲市歴史民俗博物館 市史専門調査員

江藤

大

野

佛教大学 非常勤講師

柿 本 雅 美 啓 佛教大学宗教文化ミュージアム ポスト・ドクター

康治 京都大学大学院人間・環境学研究科 博士後期課程

紗貴子 株式会社文理 第二編集部

工藤 河 野

佐藤 直幸 大阪体育大学浪商高等学校・中学校 講師

和輝 奈良県地域振興部文化振興課 嘱託職員

鈴木 耕太郎 京都西山高等学校 非常勤講師

浩 ものつくり大学 准教授

居

義則

立命館大学大学院文学研究科 博士後期課程満期退学 総合研究大学院大学文化科学研究科地域文化学専攻 博士後期課程

洋 平 国際日本文化研究センター研究部 機関研究員

中野 長谷川 奨悟 日本学術振興会 特別研究員PD

京都教育大学大学院教育学研究科 修士課程

和也

福 持 昌之

京都市文化市民局文化財保護課 文化財保護技師

愛

本

奈良女子大学大学院人間文化研究科 博士研究員

流通科学大学 准教授

藤原 喜美子

忠喜 京都市文化市民局文化財保護課 普及調査係長

佛教大学 教授

松田 有紀子

立命館大学大学院先端総合学術研究科 一貫制博士課程

本多

健

立命館大学 非常勤講師

山 八 村 本 上

透

興造

吉村 旭輝

和歌山大学紀州経済史文化史研究所 特任准教授

民俗芸能学会 代表理事

早稲田大学人間科学部 非常勤講師

圭一

※執筆分担は各文末に表示

# 地図作成(第六章)

純平

杉山

佛教大学大学院文学研究科 博士後期課程

(五十音順)



### 平成 25 年度文化遺産を活かした地域活性化事業

京都の民俗文化総合活性化プロジェクト実行委員会編 京都 剣鉾のまつり

調査報告書 2 民俗調査編

発 発 行 行 平成二十六年三月三十一日

者 日 〒八〇四 - 八〇〇六 京都市中京区河原町通御池下る 京都の民俗文化総合活性化プロジェクト実行委員会

下丸屋町三九四

Y J K ビル2階 京都市文化財保護課内

TEL ○七五 - 三六六 - 一四九八

株式会社シィー・ディー・アイ FAX ○七五-二二三-三三六六

編集協力 協和印刷株式会社

印刷・製本

